# चोद्धम्या संस्कृत सीरीज २०

ं<sup>स्य १</sup> श्रीक्षास्कर(चार्यंतिरचिदम्

# ब्रह्मसूत्र माण्यम

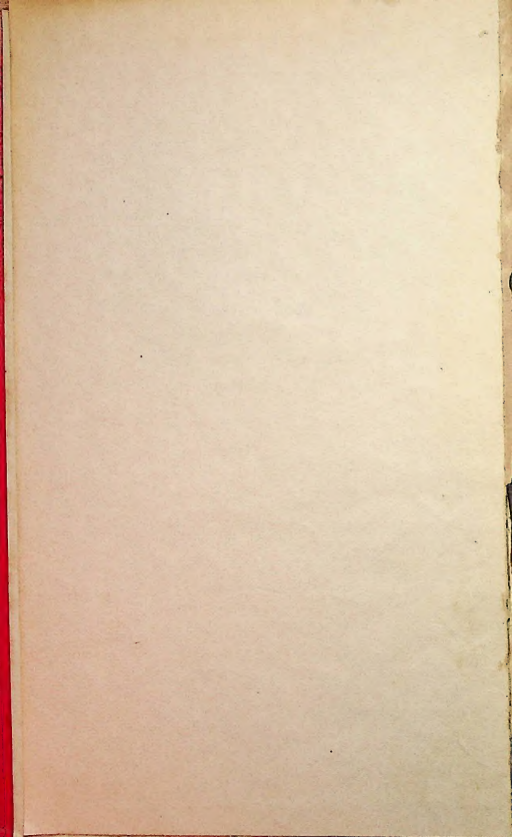
सुरुपास्क स्म अन् विरुद्धियसीयस्त्रद हिनेदी





की नार्याणीश्चर वेच चवाद चामहि (उप्र**)** 

आणुतोप अवस्थी अध्यक्ष क्षारायणेश्वर वेद वेदाङ समिति (उप्र.)



## चौखम्बा संस्कृत सीरीज

30

श्रीभास्कराचार्यविरचितम्

# ब्रह्मसूत्र भाष्यम्

सम्पादक स्न अ० विन्ध्येश्वरीप्रसाद द्विवेदी



(If any defect is found in this book, please return the copy by V. P. P. for postage to the publisher for exchange free of cost.)

चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस, वाराणसी १९९१ प्रकाशक: चौलम्बा संस्कृत सोरीज आफिस, वाराणसी

मुद्रक : चौखम्बा प्रेस, वाराणसी

संस्करण : द्वितीय, वि० सं० २०४८

मूल्य : रू० ३०-०० ( हपये तीस )

The Publication has been brought out with the Financial assistance from the Govt. of India, Ministry of Human Resource Development.

## © चौखम्बा संस्कृत सीरीज आफिस

के० ३७/६६, गोपाल मान्दिर लेन पो० बा० १००८, वाराणसी-२२१००१ ( भारत ) फोन : ३३३४४८

अपरं च प्राप्तिस्थानम्

## कृष्णदास अकादमी

पो० बा० नं० १११⊏ चौक ( चित्रा सिनेमा बिल्डिङ्ग ), वाराणसी-२२१ ००१ ( भारत )

फोन: ६२१४०

# REPRINTED AND PUBLISHED FROM THE EARLIER EDITION OF CHOWKHAMBA SANSKRIT SERIES OFFICE, VARANASI.

#### CHOWKHAMBA SANSKRIT SERIES

20

## BRAHMASUTRA

WITH

A Commentary by Bhāskarāchārya

Edited By
PANDIT VINDHYESVARĪ PRASĀDA DVIVEDIN



(If any defect is found in this book, please return the copy by V. P. P. for postage to the publisher for exchange free of cost.)

## **CHOWKHAMBA SANSKRIT SERIES OFFICE**

VARANASI-221 001

## © Chowkhamba Sanskrit Series Office

K. 37/99, Gopal Mandir Lane
Post Box No. 1008, Varanasi-221 001 (India)
Phone: 333458

Phone : 333436

Second Edition 1991

Price: Rs. 30-00 (Rs. Thirty)

The Publication has been brought out with the Financial assistance from the Govt. of India, Ministry of Human Resource Development.

Also can be had from

#### KRISHNADAS ACADEMY

Oriental Publishers & Distributors
Post Box No. 1118

Chowk, (Chitra Cinema Building), Varanasi-221 001 (India)
Phone: 62150

201

ॐ श्रीगणेशाय नमः ।

State of the

## वहासूत्रभाष्यम्।

श्रीभास्कराचार्यविरचितम् ।

जन्मबन्धविनिवृत्तिकारणम् इह्यसूत्रमिद्मुद्यभी(१) यतः। ओतुचित्तकमलैकमास्करम् वादरायणसृषि नमामि तम् ॥

स्वामिप्रायसंदृत्या खामिप्रायप्रकारानात् । व्याख्यातं यैरिदं शास्त्रं(२) व्याख्येयं तन्निवृत्तये r

#### अथातो ब्रह्मजिज्ञासा ॥ १ ॥

चतुर्वर्थेष्वथराव्दप्रयोगो दृश्यते । यथाऽऽनन्तर्ये भुक्ताथ वजित । व्यथा पूर्ववृत्तापेक्षायाम् । पूर्व किश्चितुक्ता विकल्पान्तरं कर्तुमिच्छ बाह् अथायमिमप्राय इति । यथा माङ्गल्ये ।

> ॐकारश्चाथदाव्यश्च द्वावेती ब्रह्मणः पुरा। कण्ठं भित्त्वा विनिर्यातौ तस्मान्माङ्गलिकाबुमौ॥ इति।

यथाधिकारे अथ शब्दानुशासनिमति । तत नाधिकारार्थी ब्रह्मजिक्सासाया अनिधकार्यत्वाचापि मङ्गलार्थो मङ्गलस्य वाक्यार्थे ऽन्वयाभावात् पटहध्वनिवत् अवणमात्रगम्यत्वात् । पूर्ववृत्तापेक्षा-थाश्चानन्तर्याव्यतिरेकात(३) । आनन्तर्यार्थ इह गृह्यते। तत्र किमाप पूर्ववृत्तं वक्तव्यं ततुच्यते पूर्वं कर्मविचारो वृत्तोऽनन्तरं ब्रह्मजिझा-सारभ्यते(४)। अत्राहुः। नायं वृत्तवर्तिष्यमाणसम्बन्ध उपपद्यते धर्म-

<sup>(</sup>१) चद्ययी - पा॰ २ पु॰।

<sup>(</sup>२) यदिदं शास्त्रम् – पा॰ २ पु॰।

<sup>(</sup>३) प्रवाभिचारात् - पा॰ २ पु॰। (४) प्रारम्यते - पा॰ २।३ पु॰।

जिज्ञासायाः(१) प्रागप्यधीतवेदान्तस्य ब्रह्मजिज्ञासोपपत्तेः । न चात्र-कमस्य प्रतिपादकं प्रमाणमंस्ति यथा हृदयस्यामे ऽवद्यति अथ जि-ह्वाया अथ वक्षस(२) इति न चात्राङ्गाङ्गिभावः प्रयाजादिवत् । नाप्यधिकृताधिकारो गोदोहनादिवत् । फलजिज्ञास्यभेदाच । अ-**९गुदयफ**लं धर्मज्ञानं(३) निःश्रेयसफलं माक्ष्जानं(४) साध्यश्च ध-मेंस्तत्र जिक्षास्यः सिद्धरूपं ब्रह्मात्र । चोदनाप्रवृत्तिभेदाच्य । अनु-ष्टानपर्यवसायिनी तत्र चोदना ब्रह्मचोदना पुनरववोधपर्यवसा-यिनी नानुष्ठाने प्रवर्तयति । यथा प्रत्यक्षादिप्रमाणं स्वरूपाववोधकं न प्रवर्तकमेवं तत्त्वमस्यादिवाक्यं स्वरूपाववोधकं न प्रवर्तकमिति। यद्येवं कस्य तहींदमानन्तर्यमुच्यते नित्यानित्यवस्तुविवेकः शमद्-मादिसाधनसम्पत् इहायुत्र फलोपभोगविरागो युमुक्षुत्वं चेति । पतत् पूर्ववृत्तमेतदानन्तर्यमथशब्देनोच्यते। सत्येतस्मिन् साधनचतुष्ट-ये ब्रह्मजिश्वासोपपद्यते नान्यथेति । अतःशब्दो हेत्वर्थः यतः श्रुति-रेव कर्मणां क्षयित्वं द्रीयति । तद्यथेह कर्मजितो लोकः क्षी-यते प्रयमेवामुत पुण्यजितो लोकः क्षीयत इति । ज्ञानस्य चास्रू-तफलत्वं दर्शयति । ब्रह्मविदाप्तोति परमिति । अतो हेतोर्ब्रह्मजि-हासा कर्तव्येति । अत्र ब्रूमः । यत् तायवुक्तं धर्मजिज्ञासायाः प्रागिप ब्रह्मजिक्षासोपपसेरिति । तद्युक्तम् । अत्र हि ज्ञानकर्म-संमुखयान्मोक्षप्राप्तिः सूत्रकारस्याभिष्रेता । तथा च वक्ष्यित । सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्वतरभ्ववदिति । कर्मणि चापरिज्ञाते विद्यायाः केन समुख्यः केन नेति विभागा न शक्यते वदितुं(५) हेयोपा-देयप्रतिपत्त्यमायात् । पूर्ववृत्ते तु कर्मज्ञाने काम्यं प्रतिषिद्धं च हेयं निस्पेन कर्मणा समुख्य इति प्रतिपादियतुं शक्यते कर्मस-मृद्धार्यानिवोद्गीयाद्यपासनान्यत्र चिन्त्यन्ते तेषां च कर्माधिकृतपु-रुषविषयत्वात् । अविद्याते तु कर्मणि चिन्ता नोपपचते । पूर्व तु धर्मजिश्वासा(६) कर्तच्या पुरुषमात्रविषयत्वात् । स्वाध्यायविधेश्चा-र्यावबोधपर्यवसानात अधीतवेदस्य गुरुकुले तिष्ठतोऽर्थावबोधो-ऽसद्यम्मावीति। ब्रह्मज्ञानं तु मुमुक्षोः कस्यचिदेव न च गुरुकुछ -एव वसतः कस्मादुपायान्तरसापेक्षत्वातः । यक्षेन दानेनेति । तथा

<sup>(</sup>१) वर्मवित्रासायाः - पा० २ पु० । (२) चचुवः - पा० १ प०।

<sup>(</sup>६) सर्भेचानं - पा॰ २ पु॰। (४) ब्रह्मज्ञानं - पा॰ २। ३ पु॰।

<sup>(॥)</sup> व्यक्तिम्-पा॰ २ पु॰। (६) कर्म विज्ञासा - पा॰ २ पु॰।

शान्तो दान्त उपरतिस्तितिश्चः श्रद्धाविसो भूत्वात्मन्येवात्मानं प-इयेदिति विहित्सुपायान्तरम् । न च स्वाध्यायविधिरुपायान्तर-माक्षेप्तुं क्षमः पुरुवान्तरेषु कर्माववोधसमर्थेषु चरितार्थत्वात् आ-त्मनश्च दुर्विक्षेयत्वाद्नतः करणस्य च रागाद्यपहतवृत्तित्वातः । अ-वणादिभिर्वहुभिर्यों न लक्ष्यते श्रुण्यन्तोऽपि बहुवो यं न विदुः । आध्यर्थी वक्ता कुरालोऽस्य लब्धा(१) आश्चर्यी ज्ञाता कुरालोऽनुतिष्ट इतिदर्शनात् । एकमेवाद्वितीयम् अहं ब्रह्मास्मीति चामेदज्ञानामुत्प-त्तेः(२)। तस्मिन्निष्ट्ते तिज्ञासानिष्ट्तौ प्रसज्यमानायां प्रतिपन्ना-श्रमान्तराणां चतुर्णामप्याश्रमिणामविशेषेण वेदान्तविध्यधिकारिताः व्रह्मजिज्ञासेयं प्रस्त्यते । कोऽसी विधिः । श्रोतन्यो मन्तन्यः सोऽन्वे-एव्यः स विजिश्वासितव्यश्च तिहिशानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत । महाशाला महाश्रोत्रिया इतिदर्शनात् । नतु स्वाध्यायोऽध्येतस्य इतिश्रवणे सत्यध्ययने प्रवृत्तिः अध्ययने च सति वेदार्थश्रवणे प्र-वृत्तिरितीतरेतराश्रयदोप इति चेत् । नैतदेवम् । अध्ययनविधि-कारितं च श्रवणादिवाक्यस्वीकरणं तज्जाध्यापनविधिष्रयुक्तम उक्तं च। उपनीय गुरुः शिष्यं वेदमध्यापयेदिति । शिष्याचार्य-सम्बन्धस्यानादित्वादतो वर्षसहस्रे प्रत्यासीदिति नानवस्थादोषः। अवणे चाभिप्रवृत्तस्य कोऽसावात्मेत्यपेक्षायां खद्भपावबोधपराणा-मिदं सर्वे यद्यमात्मा स एषो यद्णिमैतद्ात्म्यमिदं सर्वमित्यादीनि प्रतिवेदान्तं प्रवर्तन्ते । विदिते चात्मतत्त्वे प्रत्ययावृत्तिलक्षणं त-दुपासनमुपदिश्यते निदिध्यासितव्यो विशाय प्रश्नां कुर्वीतेति । कर्मा-पासनयोश्च समुचयो वश्यते । अभेद्शानमध्यस्यमानम्भानवास-वामुच्छिनति रागादिवासनां च । कर्म पुनः कर्मवासनामित्युपरि-ष्टात् स्थास्यति । स्त्राध्यायविधिकारिता इतरविधिकारिता वास्तु ब्रह्म-जिशासातः सर्वथा धर्मजिशासायाः(३) पूर्वभावित्वं सिद्धम् । तस्मा-त्र पूर्ववृत्ताद्धमंश्रानादनन्तरं ब्रह्मजिश्वासेति युक्तमः । यदप्युक्त-मङ्गाङ्गिभावाभावादिति । तद्वप्यसिद्धम् । कर्मसमृद्धार्थिनो यज-मानस्य उद्गीथाद्यपासनानां विहितत्वात् लोकेषु पञ्चविधं सामो-पासीतेत्यादीनां च कर्माधिकतस्यैवाज्युदयार्थिनो विधानात गोदी--हनादिवतः । यद्प्युक्तं फलजिज्ञास्यभेदादिति । तद्पि प्रत्युक्तमः ॥

<sup>(</sup>१) अञ्चलीऽध्यतुत्राता - पा॰ २ पु॰। (१) चतुपमत्ते: - पा॰ १ पु॰ ।

<sup>(</sup>३) कर्मनिकासायाः - पा॰ २ पु॰।

समुख्याभ्युपमात् केवलकर्मणां चाभ्युद्यफलं धर्मशानामिएमेव। जिशासाभेदस्थोदनाप्रवृत्तिभेदस्थास्मतपक्षे ऽपि न विरुध्यत इति न किञ्चिद् दूपणं पश्यामः । नित्यानित्यविवेकाद्योऽन्तःकरणधर्माः पूर्वत्राप्रकृताः स्वराव्हेन वानिर्दिष्टाः फथमिव सूत्रकारस्य वि-बिक्षता इति प्रतिपत्तुं शक्यते तेषामनवस्थितत्वातः । यद्प्युक्तं कर्मणां क्षयित्वं बानस्य च निःश्रेयससाधनत्वमतःशब्देन व्यप-दिश्यत इति । तदसत् । अतःशब्दो हि वृत्तस्यापदेशको हे-त्वर्थतया । यथा क्षेमः सुभिक्षोऽयमतोऽहमस्मिन् देशे वसामीति स्ववाक्योपात्तस्य अर्थाच गम्यमानस्य(१) हेतुत्वं वद्ति तद्यथेह कर्मजित - इति केवलस्य कर्मणः क्षयित्वमुच्यते न ज्ञानसहका-रिणः । तथा च श्रतिः । स य आत्मानमेव लोकमुपासे न श्वस्य कर्म क्षीयत इति । स्वतः क्षणिकस्यापि कर्मणो ज्ञानरस-विद्यस्याक्षयिफलत्वान्न क्षीयत इत्युच्यते । कथमयमथीं गस्यते तद्वा स्यात् ततः क्षीयत इत्यनेवंविदः कर्मश्रयमभिधायात्मविद्रतद-भावप्रतिपादनपरत्वाद्वाक्यस्य । तस्मात् पूर्वस्य कर्मज्ञानस्य(२) अ-तःशब्देनोपदिश्यते हेतुत्वम् । तचोभयत्र ब्रह्मज्ञानं प्रति हेतुत्वमारम्भे फलप्राप्ती च। कर्मणि पूर्ववृत्ते तद्पेक्षा ब्रह्मजिज्ञासा कर्तुं राक्यत इत्या-रम्भे हेतुत्वं कर्मणा समुचितं ज्ञानं क्षेमप्राप्तिनिमित्तमिति फल-प्राप्ती हेतुत्वम् । अन्ये पुनरन्यथा सम्यन्धं वर्णयन्ति । देवादि-इयोऽनुणीभावः पूर्ववृत्तः प्रज्ञाकषायपरिपाकश्च एतदानन्तर्यसथ-शब्देनोच्यत इति । कथं वेदेन किल वुद्धिपूर्व स्वाध्यायाध्ययन-प्रभृति पुरुषः कर्मस्रेव प्रवर्श्यते । ततः शास्त्रीयनैसर्गिकवासनयो-भेवाभिभवी । ततश्च पुण्यापुण्ययोखपचयापचयी । ततश्चोत्तमा-धिकारविधियोग्यः पुरुषो भवति । कः पुनरुत्तमाधिकारविधिः यं प्रति कर्मभिः पुरुषो योग्यतामापाद्यते । आत्मा वा अरे द्रष्ट-ब्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्धियासितव्य इति । तत्र योऽयं क-र्ता भोका विशानात्मा छोकप्रसिद्धः स दर्शनिकयाकर्मत्वेन नि-यम्यते द्रष्टव्य इति। द्रप्रव्ये च वस्तुनि विचिकित्सोपजायते कियत् पारमः र्थिकं कियदौपाधिकमिति ना नुमानागमगम्ये (३)। ततश्च त-स्मिन् रममाणस्य निरुपद्रवं परमात्मतत्त्वमुपदिस्यते श्रोतव्य इ-

<sup>(</sup>१) चर्थाभ्यागस्यमामस्य – पा॰ २ पु॰ । (१) पूर्वहत्तस्य ज्ञामस्य – पा॰ १पु॰ ।

<sup>(</sup>१) नातुसामगस्ये - पा॰ २ पु॰।

ति(१)। तर्सिमध्य श्रुते ऽभ्युपगमप्रधानं ज्ञानमुपदिश्यते मन्तव्य ६-ति । ततो ध्यानं निद्धियासितव्य इति । सो ऽयमनेन चतुर्विधेन विधिना ध्यानपर्यन्ते वेदार्थं नियुज्यते तत्प्रयुक्ता चेयं ब्रह्मजिशासा प्रस्तूयते । नतु च त्रीमांसायामेव द्वादशलक्षण्यां शब्दब्यापारः कृत्को निरूपितः तद्यतिरिक्तः शब्दब्यापारो नास्ति किमर्थ प्र-तिज्ञान्तरमुच्यते । सत्यमेवं तथापि दर्शपूर्णमासाक्षिप्तकलपसूत्रा-दिप्रयोगशास्त्रवदुत्तमाधिकाराक्षितं शरीरकं शास्त्रमारभ्यत इति । अत्र वदामः । तदिदं सम्बन्धकथनं न्यायविदो न श्रद्दधते । न हि धर्माधिकारस्य कृत्वस्य पुरुषसंस्कारद्वारेणोत्तमाधिकारो-पयोगित्वे ऽस्ति किञ्चित् प्रमाणम् । स्वाध्यायविधिस्तावत् कर्मायः बोधार्थः तदवबोधस्य तद्तुष्ठानार्थो दानाद्यर्थस्य । तथाचोक्तं सं-वर्तेन । विद्यादानेन सुमीतब्रह्मलोके महीयत इति । कर्म च विविधं काम्यं नित्यं नैमित्तिकं च । तदपि पुरुषार्थं काम्यं ता-वत् स्वर्गकामः पुरत्रकाम इति तावन्मात्रोपश्लीणत्वात् नान्यार्थे शक्यं करुपयितुम् । यञ्छव्द आह् तदस्माकं प्रमाणमिति हि न्यायविदः । न च योग्यतानाम प्रयोजनान्तरं शब्दादवगम्यते । यद्यपि नित्यं कर्म यावज्ञीवं जुहुयात सन्ध्यामुपासीतेति तत् पु-वषस्यैव प्रत्यवायपरिहारार्थमभ्युद्यार्थे च । तथोक्तम् । अकुर्वन् विहितं कर्मेति । श्रुतिश्च भवति । त्रयो धर्मस्कन्धा इत्युपक्रस्य सर्वे पते पुण्यलोका भवन्तीति । भावनास्वाभाव्याद्वावद्यं भाव्येन के-नापि सामान्येन भवितन्यमिति पुरुषार्थपर्यवसायी सर्वो विधिः कर्मकाण्डे। न तस्य योग्यतापाद्नं नामापरं कार्य राक्यमुत्रेक्षितु-मत्यन्तातीन्द्रियत्वादस्यार्थस्य । दिञ्यहशो हि ते ये कल्पयन्ति पु-ग्यापुण्योपचयापचयौ च पुरुषार्थी नोत्तमाधिकारोपयोगिनी वि-धानाभावात् । यं प्रति यो विधिः प्रवृत्तः कतुं पुरुषं वा स तद्रथं एव नान्यार्थः शक्यः कल्पयितुम् । विस्तरेण तत्तु समन्वया-दित्यत्र निराकरिष्यामः । यद्प्युक्तं दर्शनिकयाव्याप्यतया विशा-नातमा नियम्यत इति । तद्प्यपव्याख्यानम् । तत्रात्मराब्देन पर-मात्मा विवक्षितः कथं वाक्यशेषात् । आत्मनो वा अरे दर्शनेन अवणेन मत्या(२) विक्रानेनेदं सर्वे विदितमिति सर्वविक्रानप्रति-द्यानाद । न च सक्<u>ष</u>दुचरितो जीवपरः परमात्मपरम दाक्यो

<sup>(</sup>१) उपदिकात इति - पा॰ १ पु॰। (१) मननेन - हारू १ पु॰।

ब्रहीतुम् । एकार्थनिवृत्तत्वादे(१)कस्मिन् प्रयोगे । कि चानधिग-तार्थगन्तृत्वाद्विधीनां प्रत्यभिक्षाप्रत्यक्षश्चायं विक्षानात्मेत्यात्मवादे श्यापितमः । न च प्रत्यक्षे वस्तुनि विचिकित्सा अग्न्यीप्णयवत् प्र-त्युतानुमानागमगम्ये सत्तामात्रावगमात् तद्विदोषे विचिकित्सा स्यात् । तस्माद्यंमर्थः । परात्मदर्शनं कुर्यादिति । न च द-र्शने पुरुषस्य साक्षात् स्वातन्त्र्यमस्तीति दर्शनार्थः पुरुषप्रयत्नी विधीयते । स च निर्विषयो न सम्भवतीति श्रवणादिरुपायो विधीयते । अवणादिनोपायेन प्रयतसान्स्यात्मद्र्शनमृत्पद्यत इति । यद्प्युक्तं प्रयोगशास्त्रवदारभ्यत इति। तद्प्यपेशलम् । यथा ध-र्मजिश्वासा विप्रतिपत्तिनिराकरणार्थमारव्धा तथा ब्रह्मजिश्वासा । सुन तरां चात्र विप्रतिपत्तयो भवन्ति मोक्षवादिनां तीर्थकराणां ब-हत्वातः । न च ब्रहाविपयो विचारो मीमांसायां कचिद्धिक-रणे वर्तते उपदेशविचारा(२)र्थत्वेन कृत्स्नस्य शास्त्रस्य पर्यव-सानात । यथा च तत्र हादशलक्षण्या विना धर्मविचारो न परिसमाप्यते । तथा चतुर्रुक्षण्या विना ब्रह्मविचारः । प्रतिवाक्यं च वचनव्यक्तीनां दुर्विश्चेयत्वात् अज्ञानसंशयविपर्यया न निवर्तरन् । प्रमाणलक्षणं तु साधारणम् । श्रुत्यादिप्रमाणं चाविरुद्धमेकत्र स्थि तमन्यत्राश्रीयते अधीतवेदस्य श्रोतुरेकत्वात् । यदि पुनरेकत्रोक्तं प्रमाणमन्यताप्युच्येत पुनरुक्तमेव स्यातः। अत प्रवोपवर्षाचा-र्येणोक्तं प्रथमपादे । आत्मवादं तु शारीरके वक्ष्याम इति । अतः पूर्वोक्त एव सम्बन्धः। ब्रह्मशब्देनेश्वरो गृह्यते न ब्राह्मणजातिजी-षवेदचतुर्मुखानां ग्रहणं ब्रह्मलक्षणस्य वस्यमाणत्वात् । ब्रह्मणो जिज्ञासेति कर्मणि षष्टी कर्तृकर्मणोः कृतीति विशेषविधानात्। न सम्बन्धसामान्ये। अत एव चतुर्थी विभक्तिरपि न युज्यते ब्र-द्याणे जिशासेति । ब्रह्मणश्चेप्सिततमत्वात् प्राधान्यं सन्वाच्ये-च्छाया उपसर्जनत्वात् । इष्यमाणिमह ज्ञानं प्रधानं ज्ञानमि ज्ञे-यार्थमिति ब्रह्मणः प्राधान्यमुक्तम । कि पुनरिदं ज्ञानं नाम । अत्र केचिन्मीमांसका आहुः। नित्यानुमेया ज्ञानिकया ततो घटादिवि-षयं संवेदनमुत्पद्यते तत् तस्याः फलमिति । यथा पाकिक-याया ओदनमिति । तदिदमयुक्तमिति ब्र्मः । ज्ञानिक्रयाकल्प-नायां प्रमाणाभावात् । येभ्यश्चश्चरादिभ्यः करणेभ्यः क्रियोत्प-

<sup>(</sup>१) एकार्थनिष्ठलात् - पा॰ शाद पु॰। (२) उपदेवातिदेशविषारा - पा॰ रांद पु॰।

चिरिष्यते तेश्य एव प्रमितिरिष्यतां प्रमितिः संवेदनमनुभव इति चानर्थान्तरं तद्भावभावित्वात् । आलोकेन्द्रियमनःसंस्कारेषु हि स-त्सु संवेदनमुत्पद्यत इति तदभावे नोत्पद्यते। यदि पुनरपरं हानं कल्प्येत तस्याप्यन्यत् तस्याप्यन्यदित्यनवस्था स्यात् । न च ज्ञानः कियात्माने लिङ्गमिल । संवेदनीमित चेत् । न । अगृहीतसम्ब-न्धत्वात् । यदि लिङ्गी प्रत्यक्षः स्यात् ततो नेनेदं लिङ्गं व्या-प्तमिति शक्यते सम्बन्धो ब्रहीतुं यथाग्निधृमयोः न चात्र द्वानित्रया प्रत्यक्षा । यदि च प्रत्यक्षा तत एव सिद्धत्वात किमनुमानेन शा-तसम्बन्धस्यैकदेशद्दीनादिति छातुमानलक्षणम् । इन्द्रियशक्तयस्व-र्थापत्तिसमधिगम्या इति श्वितम् । न चार्थापत्तिरस्ति इन्द्रिया-र्थसम्निकर्षादनन्तरपनुभवोत्पत्तेः । अतोऽनुभव एव ज्ञानं न तद्यति-रिक्तं किञ्चित् तस्य च हानादिवुद्धयः फलम् । पाकादिपु तूपपचते कियाकारकफलानां प्रत्यक्षसिख्नात् । किं पुनर्ज्ञानस्य सतस्वम् । केचिदाहुरात्मप्रभेयमिन्द्रियद्वारोपाधिनिर्गमा(१) विषयेषु वर्तते अ-नेकिच्छद्रघटमध्यस्थप्रदीपप्रभावदिति । तदिद्मसम्यग्दर्शनम् । क्षणिकमिदं रूपादिज्ञानं नित्यमात्मचैतन्यं कथं नित्यानित्ययोरैक्यम्। थदि च विषयविषयं ज्ञानमात्मचैत्यन्यमेव स्यात् ततः सर्वाणि तानि युगपद्वतिष्ठेरन्निति न कदाचिद्विपयविस्मरणं स्यात्। त-स्मादालोकेन्द्रियादिभ्यो ज्ञानमुत्पद्यमानं निरुध्यमानं चान्यदा-त्मचैतन्यं चान्यदिति युक्तम् । शातुमिच्छा जिशासेति प्रकृत्य-र्थप्रधानेयमिच्छा धातोः कर्मण इति भानुवाच्यस्यार्थस्य ईप्सि-तत्वस्मरणात् । तत् पुनर्वहा प्रसिद्धमप्रसिद्धं ला। यदि प्रसिद्धं न जिज्ञास्यमथाप्रसिद्धं नितरां सोऽयमनर्थको ब्रह्मजिज्ञासारम्मः । तबुच्यते । प्रसिद्धं, ताबद्वह्य आगमप्रमाणगम्यत्वात् सदेव सी-म्येदमय आसीदेकमेवाद्वितीयमिति जगत्कारणोपदेशात ब्रह्मश-ब्दब्युत्पत्तेश्च बृंहतेर्घातोर्बह्य यतः परं बृहद्धिकं नास्ति तन्मूल-कारणमेव पारिशेष्यात् कार्यप्रपश्चे तु ब्रह्मशब्दो गीणः मुख्यपू-र्वश्च(२) गौणो भवति यथाग्निर्माणवक इति । किमर्था तर्हि जिज्ञासा तब्रिशेपं प्रति विप्रतिपत्तिनिराकरणार्था । केचित्रि-गुणं प्रधानं जगत्कारणमाहुः। अपरे परमागुं प्रतिजानते। अतः प्रस्तयते ब्रह्मजिक्षासा । ब्रह्म च कारणात्मना कार्यात्मना जीवा-

<sup>(</sup>१) बारिम्यो विनिर्मता - पा॰ २। २ पु॰। (२) अथपूर्वम - पा॰ २। १ पु॰

रमना च त्रिधावस्थितम् । तत्राविद्येषेण ब्रह्मजिज्ञासा प्रस्त्यते ब्रह्मैंवेदं सर्वमिति ब्रह्मशब्दस्थाविद्येषात् । तत्र स्वरूपं प्रमाणं च प्रथमेनाध्यायेन प्रतिपाद्यते । द्वितीयेन स्मृतिविद्योधपरिहारः परम-तिराकरंणं च तर्कपादे श्रुतीनां च परस्परिवरोधपरिहारः । तृ-तीयेन संसारगीतवर्णनं जीवत्यावस्थाभेदो ब्रह्मसतत्त्वं विद्यानां मेदामेदिवचारो झानकर्मसमुचयश्चेति । चतुर्थेन झानावृत्तिरिचि-रादिमार्गनिक्षणं फलनिक्षणं च क्रियत इति ॥ १॥

कि पुनस्तद्वद्वेति लक्षणमुच्यते केवलमागमैकसमधिगस्यत्वात् तत्प्रसिद्धमेव लक्षणं द्रशियतुमाचार्यः प्रवदृते ।

#### जन्माद्यस्य यतः ॥ २ ॥

जन्म आदियेख तदिदं जन्मादि सृष्टिखितिप्रलयम् । तद्गु-णसंविज्ञाना बहुबीहिः यथा लम्यकर्णमानयेति । अस्येति हि-जगिन्नर्दिश्यते यत इति कारणम् । यस्मादीश्वरात् सर्वनात् सर्व-शक्तेः परमकारणादस्य जगतो नामरूपाश्यां व्याकृतस्य विविध-विभक्तभोक्तुसंयुक्तस्य नियतदेशकालफलोपभोगाश्रयस्याचिन्स्यर-चनस्य सृष्टिस्थितिप्रलयाः प्रवर्तन्ते तद् ब्रह्मीत प्रतिपत्तव्यम् । उपादानं कारणं(१) चेह लक्षितम् । वैद्येपिकाः पुनरनुमानेन के-वलं निमित्तकारणसीश्वरं साधयन्ति । बुद्धिमत्कारणपूर्वकं ज-गत् साचयवत्वात् कार्यत्वाद्वा घटादिवदिति । तद्युक्तम् । स-म्यन्धग्रहणाभावात् । न हि सावयवेनातेन जगता ईश्वरस्य स-म्बन्धोऽनुभूतपूर्वः(२) तस्यातीन्द्रियत्वात् । बुद्धिमत्कारणपू-र्वकमिति च सिद्धसाधनं कर्मनिमित्तत्वात् संसारस्य कर्मणश्च बुद्धिमत्पूर्वकत्वात् । पुत्त्रादिजननमपि यत् प्रमाणान्तरसिद्धं तदपि बुद्धिमता कियते। यथा च द्रष्टान्ते कुम्मकारादिः असर्वेज्ञः श-रीरेन्द्रियवांश्च फर्ता तथा दार्धान्तके ऽपि दारीरादिमस्वं रागा-दिमत्वं च प्रसज्यते ततथानीश्वरत्वम् । न च वादिनो योऽभि-मतो धर्मः स एव प्रहीतव्यो न प्रतिवाद्यक्त इति नियन्ता क-श्चिवस्ति। अत्यन्तातीन्द्रिये वस्तुनि साध्यमाने यावन्तो धर्मा इ-

<sup>(</sup>१) उपादानं कारणं निमित्तकारणं - पा॰ २। १ पु॰।

<sup>(</sup> २ ) सम्बन्धः कारणानुभूतपूर्यः - पा॰ पु॰ ।

ण्डान्ते(१) अन्वयव्यतिरेकपरिशुद्धाः सम्भवन्ति ते सर्वे प्र-सज्यमानाः केन वार्यन्ते । नतु चैवमतुमानोच्छेदः प्रसञ्येत अ-निलाः शब्दः फुतकत्वाह्यदिचदिति इप्रान्तधर्माः सर्वे शब्दे प्र-सज्यरत् । अत्रोच्यते । न भवता सम्यगनमानवत्तं व्यवावि प्र-माणान्तरगोचरे हि लिङ्गिनि तेन बारिता धर्मा निवर्तन्ते पा-फ्यत्वादयः यः पुनः प्रत्यक्षाद्यविरुद्धो नित्योऽनित्यो वेति प्रतिज्ञा-यते स तत्र हेतुना सार्थायतुं शक्यते अत्र पुनः सावयवत्वादित्य-नेन हेतुना यायन्तो धर्माः प्रतिवद्धास्ते सर्वे प्रसज्यन्त एव । वाद्यक्तव-त् प्रतिवाद्यक्तमपि दूपणं प्रहीतव्यम् । एवं सावयवत्वादिति चानेका-न्तिको हेतुः न केवलमयं विरुद्ध एव कथं वीजादङ्करो जायते न तत्र बुद्धिमत्कारणपूर्वकत्वम् । प्रत्यतुमानं च क्षित्यादीनि वायुपर्य-न्तानि कार्याणि न भवन्तीति महाभूतशब्दवाच्यत्वादाकाशवत । अतः सावयवत्वात् कार्यत्वादित्यादयो हेतवो हेत्वामासा इति स्थि-तम् । अत एवेदं सूत्रमनुमानप्रदर्शनार्थं न भ्वति कि तु वेदवाक्य-प्रदर्शनार्थ कि पुनस्तद् यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जा-तानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यभिसंविजन्तीति ॥ २ ॥

जन्मादिकारणं ब्रह्मेति कथमवगम्यते न हि पूर्वसूत्रे विशिष्योक्तं धेन प्रमाणविशेषावधारणं स्यादत आह ।

## शास्त्रयोनित्वात् ॥ ३॥

शास्त्रं योनिः प्रमाणं यस्य तिद्दं शास्त्रयोनि ब्रह्म तस्य भावः शास्त्रयोनित्वं शास्त्रप्रमाणकत्वादिति यावत् । अत्र केचिदा-हुः । प्रपञ्चप्रविलापनद्वारेणात्मनः कार्यत्वान्नियोगविषयत्वमतश्च शास्त्रयोनित्वं न च स्वत उपाधिनिबन्धनायाश्च कर्तव्यतायाः प्रामा-ण्ये कश्चिद्विशेष इति । तिद्दं निष्प्रमाणकमभिहितम् । नित्य आत्मा क्यं कार्यत्वं प्रतिपचते कार्यश्चेद्धट्यद्नित्यः स्यात् कार्यश्च नित्यश्चेति परस्परच्याहतं वचनं न चान्यस्मिन् कृते प्रन्यः कृतो भवति न हि घटे कृते नभः कृतं भवति यदि श्चितिश्चेयादात्मानं कुर्यादिति तदा अशक्योपदेशादप्रमाणं स्याद् यथाग्निना सिश्चेदुदकेनादीपयेदिति चचनमप्रमाणम् । अथैतद्दूषणभयात् प्रपञ्चप्रविलापनं कुर्यादिति

<sup>(</sup>१) दशको सम्बन्धे - पा० १ प०।

वाष्यार्थं करुपयेत् तद्प्यशक्यत्वात् प्रविलापनस्याश्चतत्वाद्य न हि पुरुपमात्रेण पृथिव्यादीनि महाभूतानि प्रविकापयितं शक्यन्ते समा-हित मनिस सुप्रते वा सर्वे तिरोहितं व्युत्थितस्य तदेव सर्वे पुर-तोऽचितष्ठते न च प्रपञ्चप्रचिलापने कश्चितुपायोऽस्ति न हि प्र-पञ्चेनेच प्रपञ्चप्रविछापनं शक्यं कर्तुमनवस्थायसङ्गात् सोऽप्यन्ये-न तस्याप्यन्येन तस्याप्यन्येनेति(१)। साधारणो वा प्रपञ्चः प्रविला-प्यते विशिष्टो वास्ति । आत्मीयवन्धकारणस्याविद्याकामकर्मळक्ष-णस्य विनाशनं प्रपञ्चप्रविलापनं यदि मन्यसे तत्र नास्ति विसं-धाद इति साधारणे च प्रविलापिते सर्वमुक्तिप्रसङ्गः शुकेन व्यास-स्तुना विनाशितं जगदच न दश्येत । प्रपञ्चप्रविलापनविषयश्च(२) नियांगो नियोज्यपुरुपादिसापेक्षत्वात् । तत्र यदि कर्ता प्रविलापिता स्यात् तदेदानीं नियोगः क्रियेत नियोगोऽपि कार्यक्षपश्चेत्(३) क्रिया-वतः प्रपञ्च एव वा न च प्रपञ्चरूपेण नियोगेन प्रपञ्चप्रविला-पनं सम्भवति तुल्यत्वात् त च नियोगः कारकत्वनोपद्दर्यते कार्य-त्वेन परं न च साध्यत्वेन साधनान्तरं प्रपञ्चरूपमञ्चूपगन्तव्यमिति क्रुतः प्रपञ्चप्रतिपादनप्रविलापनसम्भवः । किं च प्रतीतिवेलायामेवात्र प्रविलयोऽभ्युपगम्यते अन्यत्र पुनरग्निहोत्रादी प्रतीतिकालोऽन्यो-Sagnameो Sन्यः यदि च प्रतीतिमात्रण नियोगिसिद्धिरिहेण्यते तथा सर्वत्रेत्यनुष्ठानलोपः प्रसज्येत्त न हि प्रविलयः कर्तव्य इति-ज्ञानमात्रात् प्रविलयो जायते न च ध्यानं प्रविलयहेतुः ध्यातृध्येयादि-प्रपञ्चीत्पत्तित्वाद्ध्यानाच व्युत्थितस्य पृथिव्यादीनां तथावस्थानात् । कि च प्रविलापनं व्यापारः कि वा अभाव इति यदि व्यापारः प्रपञ्च-स्तदवस्थ एव अथाभावस्तदा तिहपयो नियोगी नोपपद्यते तस्याव-स्तत्वप्रतिज्ञानात् । न हि राशविपाणविपयो नियोगः सम्भवति । अत एव कर्मकाण्डे ऽपि न कलञ्जं भक्षयेदित्येवमादिषु नियोगानुपपत्ति-रित्यलमीतप्रसङ्गेन । अथात्मज्ञानविषयां नियोगः परिकल्येत आ-त्मज्ञानं कुर्यादिति । तद्प्ययुक्तम । ज्ञानस्यापुरुपतन्त्रत्वात् । क्रिया हि कर्तमन्यथा वा कर्तु शक्यते अश्वेन गच्छाति पद्मचां वा पुरुपेच्छानुरो-धित्वात् न ज्ञानं पुरुषेच्छामनुरुध्यते प्रमाणप्रमेयवदावर्तित्वात् तत्-पायस्त शक्यते विधातुमनुष्ठातुं च श्रवणादिः । न तु साक्षात् स्ते-

<sup>(</sup>१) तस्यतस्याध्यभ्यनिति - पा॰ २। ३ पु॰।

<sup>(</sup>२) प्रविखयविषयद - पा॰ २। ३ पु॰। (३) कार्यवमात् - पा॰ २ पु॰।

न्छ्या ज्ञानं पुरुषो निष्पाद्यितं राक्षोति । नन् च स्वाध्यायविधिना ज्ञानं विधीयते । न । तत्राध्ययनं विधीयते अर्थज्ञानं त फलं तच स्वप्र-माणाद्भिहोत्रादिवाक्यात् स्वप्रमेये स्वयं(१) जायते न पुरुपेच्छयेति । इदं च भवान पृष्टो व्याचष्टां किमात्मज्ञानमुत्पन्नमनुत्पन्नं वेति । य-द्यम्पन्नं विषयासिद्धिनं नियोगीसिद्धिर्थपयसिद्धवा हि नियोगसि-द्धिरिष्यते यथा स्वर्गकामो यजेतेति यागसिद्धा नियोगसिद्धिस-द्वदन्नापि स्यातः । अथ श्रवणादिनोपायेनोत्पन्नं ज्ञानं तदा तेनैव पुरु-पार्थसिद्धेः किमन्तर्गडुना नियोगेन किंएतेनेति(२)। तथा च श्रुतिः। तमेव विदित्वातिमृत्यमेति नान्यः पन्था त्रिचते ऽयनायेतीति । ज्ञान-नियोगयोश्च यदि सम्बन्धो नेष्यते अनन्वितो वाक्यार्थः स्यात् । अथ सञ्चन्धां ऽस्ति तत्रापि गुणप्रधानयोः परस्परसम्बन्ध इत्यव्ययमे-कस्य गुणभावोऽन्यस्य प्राधान्यं यदि नियोगो ज्ञानार्थः स्यात् । नि-योगस्य वाक्यार्थतया सर्वत्र यत् प्राधान्यं प्रतिज्ञातं तद्धीयेत । अध क्वानं नियोगसिद्धार्थं ततो मुक्त्यर्थत्वं(३) न स्यातः न चोभयार्थत्वे प्रमा-पमिसत न च नियोगो मुक्त्यर्थः अश्रुतत्वात तमेव विदित्वेति ज्ञान-स्यैव साक्षाद्वपदेशात् । न च ज्ञानशब्देन नियोगो विधीयत इत्यत्र नियोगपरिकल्पनं कल्पनमेवेत्यपरम्यते ॥ ३॥

नतु च शास्त्रयोनित्वं ब्रह्मणो नोपपद्यते कस्मात् कार्यपरत्वाह्नेदस्य क्षेत्रयाहि चोद्नालक्षणोऽथों धर्मः तस्य ज्ञानमुपदेशः तद्भृतानां क्रियाथेन समाम्नायः आम्नायस्य क्रियार्थत्वादानर्थक्यमतद्रथानामिति कार्थपरत्वेनेव नत्रतत्रानुक्रमणात् । न च सिद्धरूपे ब्रह्मणि विधिः सक्मवित साध्यार्थविषयोहि सः स्वर्गकामो यज्ञेनेल्यानशब्देश्यः क्रिया
प्रतीयते सिद्धरूपे च वस्तुनि वाक्यं प्रयुज्यमानं प्रमाणान्तरसापेक्षं यथा पचित गच्छतीनि प्रमाणान्तरेणोपलक्ष्य प्रयुद्धे न च लोके
स्वरूपपरः प्रयोगो दृश्यते। नजु नायं सपी रज्जुरेवेति दृश्यते। नेनदेवम्।तत्रापि विधियर्थ्याहियते मामेपीरिति।वृद्धल्यवहारे यत्परः प्रयोगो
हृश्यते तत्परो वेदो भवितुम्हिति तत्पूर्वकत्वात् तद्यवहारस्य। किं च
कार्यपरेषु वाक्येषु प्रयुज्यमानेषु पदानां वाचकशक्तिरवधार्यते
तेन गामानयाश्वमानयेति तथा शुक्कां गां कृष्णामित्येवं जातिगुणिकयावचनानां बहुशः प्रयोगदर्शनात् सम्बन्धव्युत्पिक्तमेवति न च स्व-

<sup>(</sup>१) प्रसिधेषुदं - पा॰ २ पु॰।

<sup>(</sup>२) जिल्लातन - पा॰ २ पु॰।

<sup>(</sup>३) भार्थलं - पा० १ पु॰।

रूपे जुत्वित्तर्रद्यते अतो ज्युत्वित्तज्ञन्या स्वरूपावगतिः । अतो वे-दान्तवाक्यानां कर्मापेक्षितकर्तुः स्वरूपसमर्पणेनार्थवस्वं जपार्थत्व वा। तथा चोक्तम्। कर्मापेक्षाः सर्वे वेदान्ता इति केचिदेवं मीमांसका मन्य-न्ते।अपरे पुनर्मीमांसकदर्शनानुस्तिरणो वेदान्तमेवं समन्वयन्ति(१)। प्रतिपत्तिविधिविषयतया शास्त्रयोनित्वं न स्वरूपपरतया। तथा च विधि:। श्रोतव्यो मन्तव्यः सोऽन्वेष्टव्यः स विजिज्ञासितव्य इति । को-ऽसावात्मेखपेक्षायां सर्वेषां वेदान्तवाक्यानां स्वरूपप्रतिपादनार्थानां सदेव सौम्येदमत्र आसीदित्येवमादीनां ताद्थ्येनापयोग इति छ-त्स्रो वेदान्तः कार्यपर इति । भवतु तावद्वेदान्तगतानां वाक्यानामेव-महैतात्मप्रतिपत्तिविधिपरत्वेन समन्वयः कर्मकाण्डस्य तु कथं स-मन्वय इति न चान्यतरस्य परित्यागः प्रामाण्याविशेषात् । अत्रोच्यते । भेदाभेदविषययोः कर्मज्ञानकाण्डयोः परस्परविरोधादन्यतरानुगुण्ये-नान्यतरद्याख्येयम् । तत्र निःश्रेयसफलप्रतिपादनपरस्य वेदान्तस्य न कर्मविधिशेषा्वेन व्याख्यानं युक्तं कर्मविधीनां तु ताद्रथ्यं शक्यमव-गन्तुं कथमान्वयिकं प्रासङ्क्रिकं च द्विविधं कार्य दृश्यते। स्वर्गकामो ग्रामकाम इत्यान्वयिकं कार्यम् । प्रासङ्गिकं पुनः स्वाभाविकीनां वा-ह्याभ्यन्तरप्रवृत्तीनामुपरमः कल्मषक्षयात्रियोगनिष्ठस्य च रागादिक्ष-यो दृष्टानुश्रविकमोगेष्विति । तत्र यद्यपि कर्मविधिमिरान्वियकं का-र्यमाश्रितं तथाप्युत्तमाधिकारविधिना प्रासङ्गिकं कार्यमपेक्षितमिति तदेव प्राधान्येन विवश्यते नैसर्गिकाभिनिवेशसिद्धं च भेदमाश्चि-त्य कर्मविधीनां प्रवृत्तेरविरोधः । यथा इयेनविधिः शास्त्रान्तरनिषिद्धेः हिसाविषये न हिस्यात सर्वभूतानीति मिथ्यादर्शिनं प्रतिषेधमतिक-म्याविश्वतं पुरुषमाश्रित्य प्रवर्तते। इत्यते च लोके मिथ्याविषय उप-देशस्तत्त्वज्ञानार्थपरः यथा किल कश्चिद्राज्युत्रः तस्करै(२)निषादरा-जाय निवेदितस्तेन चासौ पुत्रत्वेन परिगृहीतो म्लेच्छाचाराभिर-तिरेवास्ते तं राजमन्त्री तत्रागत्य म्लेच्छजात्यनुगुणमेवाचारं कञ्चि-द्युवर्ण्य पश्चाद्राजपुत्रोऽसि त्वं न म्लेच्छपुत्र इति प्राहिते समस्तम्ले-च्छाचारं हित्वा स्वरूपमेव प्रतिपद्यत इति । तस्माद् वेदान्तानां प्र-तिपत्तिनियोगपरत्वं न स्वरूपपरत्वमिति प्राप्ते ब्रूमः।

#### तत्तु समन्वयात् ॥ । ।।

<sup>(</sup>१) उन्नयिन - पा॰ १। १ पु॰। (१) तस्त्रेशनीय - पा॰ १। १ पु॰।

तुराघ्दः पूर्वपक्षं व्यावर्तयति । ब्रह्मस्वरूपं शास्त्रमवयोधयति न केवलं कार्यमेव कुतः समन्वयात् । समन्वितानि हि ब्रह्मस्वरूपप्र-तिपादनपरत्वेन सृष्टिप्रकरणगतानि वाक्यानि सद्व सीम्येदमग्र आ-सीदात्मा वा इदमेक एवाय आसीत् तस्मादा एतस्मादात्मन आकाराः सम्भृत इत्येवमादीनि । न च तेपां ब्रह्मपराणामर्थान्तरकल्पना युक्ता श्रुतहान्यश्रुतकरुपनाप्रसङ्गात् । न च कार्य एव प्रामाण्यं प्रतिपत्तं युक्तं स्वरूपाववोधे अपि प्राप्ताण्यस्याविशिष्टत्वाद्गौरुपे-यत्वं हि प्रामाण्ये कारणं तच्चाविशिष्टमः। अथोच्यते अग्निहोत्रादिं-वाक्येषु कार्यावगतिः श्राप्ताण्ये कारणमिति । तद्यक्तम् । चैत्यवन्दन-वाक्ये ५पि प्रसङ्कात् । अथापौरुपेयत्त्वे सत्यनपेश्चत्वात् प्रमाणता तद्वयनपेक्षत्वं वेदान्ते ऽपि तृत्यं लोके वेदे च पदानां स्वार्थप्रत्या-यने **उनपेक्ष**त्वमिविशिष्टम । याक्यानां तु लौकिकानां स्वरूपे कार्ये वा प्रमाणान्तरापेक्षायां प्रामाण्यं तदभावे ध्रामाण्यं यया खपूष्यं तिष्ठति खपूष्पं पदयेति वैदिकानामपौरुषेयत्वादनपेक्षत्वं प्रमाणा-न्तरानधिगतत्वाच मुलकारणस्य नार्पारनिष्टितत्वं कार्यत्वं वा प्रा-माण्ये कारणं कि त्वनिधगतार्थगनतृत्वस् । यथा हि प्रत्यक्षप्रमाणं सिद्धरूपावयोधकं तहत् सृष्टिवाक्यमाप भविष्यति । न च कार्य-प्रतिज्ञायां तव प्रमाणान्तरचिंदति दृष्टान्तोशित । यदकं स्वरूपपरः प्रयोगो नास्तीति । तदपर्यालोचितवचनम् । कार्यवच स्वरूपे प्रयोगो हद्यते नायं सपीं रज्जुरेवेति नात्र विधिपदाध्याहारस्यावसरः रज्जतत्वावयोधे हि भयं निवर्तते तद्भावे विधिशतेनापि भयं न निवर्तते सम्पूर्णत्वाचापि वाक्यस्य नाज्याहारसम्भवः । यदा त वादिना वाक्यं प्रयुज्यते प्रतिचादिनं प्रति नित्यः शब्दः तत्वेन प्रत्यभि-शानात सामान्यवादिति तद्पि वस्तुतत्त्वावनीधार्थं न तत्र विधिन विंद्यते हेतुवलात् तत्रार्धप्रांतपत्तिने विधियलात् न्यायसहस्रप्रतिपा-दकं च भाष्यं न विधिपरम्।तथा क गतो देवदत्त इति पृष्टे तीर्थयात्रां गत इत्युत्तरम् । एवं तत्रतत्र द्रष्टव्यम् । नतु स्वरूपावयोधने स-त्यपि किं कार्यमित्याकाङ्का जायते । सत्यं कार्यवाक्ये ऽप्यपेक्षाऽवि-शिष्टा याद्दि माणवकेत्युक्ते किमर्थमिति पुच्छति भोक्तुमित्युक्तरं दीयते । स्वरूपपरं कार्यपरं वा वाक्यं किञ्चित् प्रयोजनमुद्दिश्य प्र-युज्यते न प्रयोजनञ्जन्यामत्येतावानत्र नियमः प्रयोजनं च नियोग प्रवेति नास्ति नियमः । यथा कर्मकाण्डे स्वर्गादिपाप्तिः फलमञा-

पवर्गप्राप्तिः फलिमत्युपशाम्यतु भवान् । यद्योक्तं कार्यपरेषु सम्द-म्धग्रहणात् तत्रैव तेपां राक्तिनीन्यत्रेति । तत्रोच्यते । यद्यवं कार्यं ऽप्यिप्तहोत्रादौ तेषां शक्तिः सुवुर्लभा प्रत्यक्षातुमानपरिच्छित्रे ऽर्थे लौकिके व्यवहारे शक्तिदर्शनात् । किं च सम्बन्धग्रहणकाले यद्य-द्विशेषणं दृष्टं देशकालप्रयोक्तादि तत्सर्वं शक्तेनियामकं स्यात् । अथ

> सम्बन्धग्रहणोपायः प्रत्यक्षादि यदिष्यते । कार्ये च तद्वदेवेति तन्न राक्तेनियामकम् ॥ इति ।

इतश्च कार्यमिनियामकं नित्यत्वात् सम्बन्धस्य यस्त्वनित्योऽर्थः पाकादिकारकं सोऽनुरुध्यते । किं च

> उपयवदनं यावदुपायानां प्रतीक्षणम् । उपये तु विदिते नीपायान्तरमपेक्ष्यते (१)॥

यथा रत्नपरीक्षाशास्त्रं रत्नस्त्ररूपसंवेदनार्थं स्वरूपे विदिते पश्चान्नोपायः पुनरपेक्ष्यते । कि चान्वयव्यतिरेकाक्ष्यां पदशक्ते-विंनिर्णयः प्रतिपदं च शक्त्यवगमो न पदसमृहस्य । प्रयुज्यते ततश्च वाक्यस्येव वाचकशक्तिर्ने-पदान्तरापेक्षं तत्र कस्य पदस्य । अत्रोच्यते । मुखमस्तीति कि नाम न प्र-छप्यते । यदि पदान्तरापेक्षा पदस्य वाचकशक्तिः ततो गामानयेत्यत्र प्रयुक्तस्य गोपदस्य गां पश्येत्यत्र वाचकशक्ति-र्भ स्यादानयेतिप्रयोगांभावात् । ततश्च प्रतिवाक्यं सम्बन्धग्रहणा-येव स्थातव्यं न व्यवहारः कश्चित् सिध्येत । किं चाश्वमानयेत्या-नयेतिसन्निधानादश्वपदस्य गोत्वं वाच्यं स्यात् स्वतोऽर्थामावात् । अयाश्वराव्यस्याश्वत्वं वाच्यमिति अभ्युपगम्यते गोराव्यस्य गोत्वं सिद्धं तर्हि प्रतिपदमर्थभेदो न पदान्तरसिविधिर्निमित्तम् । शक्ति-मतामेव पदानां सहप्रयोगः प्रयोजनापेक्षः कारकाणामिव काष्टा-दीनाम् । न पदत्वसामान्य(२)गता वाचकशक्तिः सर्वत्र सर्वार्थ-प्रतीतिप्रसङ्घातः । अतः पद्विशेषगता वाचकशक्तिः सा च प्रति-पदमन्वयव्यतिरेकसामार्थ्यादित्यतोऽभिश्रीयमानानां पदार्थानाम-म्बयो नान्विताभिधानं शक्तिते। प्वस्थितम् । न च सर्वेषां पदानां कार्य घाच्यं पर्यायत्वेन सहप्रयोगातुष्वतः तरुपादपग्रब्दवत् । अन्वय-व्यतिरकाश्यां लिङादिप्रत्ययवाच्यत्वं कार्यत्वं कार्यस्यातो यत्र लि-

<sup>(</sup>१) नीपाय: पुनरपेच्यते - पा॰ २ पु॰। (२) सामर्थगता - पा॰ २ । ३ पु॰।

ङाद्यः प्रयुज्यन्ते तत्र कार्यपरः पदसमन्वयः यत्र तु प्रमाणान्तरा॰ निधगतस्वरूपप्रतिपादनं न तत्र तत्पर इति द्रष्टव्यं न सर्वत्रेकरूपा-पादने खेदनीयं मनः । यदि च वुर्प्रह्यलेन सर्वत्र कार्यपरत्वं वर्ण्यते सर्वत्र सर्वशक्तीश्वरस्य तत्त्वं न सिध्यति कुतः

> विध्यर्थवादमन्त्रात्मा त्रिधा वेदो व्यवस्थितः । स चेदिष्टः कार्यपरो न स्वरूपे प्रमाणता ॥

कि केन कथिमिति व्यंशापेक्षो विधिः। व्यंशव्यतिरिक्तं(१) च नि-योगो निर्माति। शेपस्य वाक्यजातस्य सोऽरोदिदित्यादेः स्तुन्य-र्थन समन्वयः। मन्त्रागां च प्रयोगस्मारकत्येन अतो निर्मातशयान-न्द्ब्रह्मस्वरूपप्रतिपादकप्रमाणाभावः। अथवा तत्परत्वमिष्यंत का-र्थपरता हीयेत। नोभयपरत्वं वाक्यभेद्धसङ्गात्। तस्माद्वद्यं स्व-रूपपरत्वमेवेष्ट्यमीश्वरमिच्छतेति। पष्टश्च प्रपाठको जगत्कारणप्रति-पादनपरत्वेनानेकेद्देषान्तेः पर्यवसितः तद्धास्य(२) विजिद्धासुरित्यु-पसंहारात्।

वाक्यतात्पर्यतः करुप्यमत्यन्तातीन्द्रयं यदि । तात्पर्यं किमभिन्नेतं तच्छन्देन किमुच्यते ॥

नियोगस्य वाक्यार्थत्वेनाभ्युपगमात् समस्तस्य पद्जातस्य तत्परत्वं प्रसद्यते । प्रपञ्चविषयञ्च नियोगो निष्प्रपञ्चं ब्रह्म तयोः परस्पर्विरोधादसम्बन्धः अंश्वत्यव्यतिरिक्तत्वाच्च ब्रह्मतत्त्वं नियोगसिद्धौ नापेश्यते ऽनुष्ठातृभिः । न च नियोगस्य वाक्यार्थत्वे मीमांसायां भाष्याक्षरं शारीरके वा सूत्राक्षरं सूचकमस्ति । भावनायास्तु पुरुषप्रयत्नरूपाया वाचकं भाष्याक्षरं सूत्राक्षरं च विद्यते । भाध्याक्षरं तावत् ये प्राष्टुः किमपि भावयदिति ते स्वर्गकामपदसम्बन्धात स्वर्ग भावयदिति ब्र्युरिति भावार्थाधिकरणे स्पष्टम् । सूत्राक्षरमिष्
कृतप्रयत्नापेक्षित्विति । शरीरिन्द्रयमनसामात्माधिष्ठितानां चेष्टाविशेषः प्रयत्नः सर्वधात्वर्थसाधारणः धात्वर्थस्तु परस्परं भिद्यन्ते प्रयत्नस्तु न भिद्यते नदीसन्तरणकाष्ठभेदेन गमनादिषु विस्पष्टमसौ लक्ष्यते स पत्र च साध्यत्य द्वाक्यार्थो लोकवेदयोः नियोगस्तु तटस्थो
सागादिवन्त्रवृत्तौ निमित्तमातं न वाक्यार्थं इति स्थितम् । यदुक्तं वेदास्तानां कर्तृप्रतिपादनपरत्वं वा जपार्थत्वं वेति । तदेवं साति निरस्तम् ।

<sup>(</sup>१) व्यतिरेकं - पा० २ पु॰।

न हि जगत्कारणं ब्रह्म कर्मसु कर्तृत्वेन नियुज्यते जीवस्तु नियुज्यते तस्य चास्तित्वं प्रत्यक्षेणात्मवादे(१) साधितमिति न वेदान्तवाक्या-पेक्षा। प्रकरणाद्यभावाद्यन कर्मशेषत्वं वेदान्तानाम् । यद्प्युक्तं कर्मवि-धीनां कार्यद्वयमान्वयिकं प्रासङ्किकं चेति। तदुःग्रेक्षामात्रम्। आन्वयिक-मेर्यकं कार्य श्रुतत्वात् । ज्यंशापेक्षो हि विधिः फलांशं करणांशमिति-कर्तव्यतांशं चापेक्षते । परिपूर्णे च इयंशे विधिः परिसमाप्तः कथं कार्यान्तराय करपते न च नेसर्गिकप्रपञ्चोपरमः कर्मानुष्टानमाञ्चण भवति यदा ज्योतिष्टोमादिषु मवर्तते तत्रापि यजमानर्त्विग्यहचम-सादिप्रपञ्चोऽस्त्येव चक्षरादिभिश्च रूपादिदर्शनस्य कचित्(२) प्रपञ्च-स्योपरमः कस्यचिदुद्भव इति न प्रपश्चोपरमः प्रयोजनं हृदयते न च कर्मणि प्रवृत्तानां त्रिवर्गएराणामात्मज्ञानोत्पत्तेः प्रागवस्थायां व-र्तमानानां दशद्वविषयोपयोगश्च निवर्तते कर्मिणां तु सुतरां रा-गो विवर्धते । तथा चोक्तं भगवता । भोगैश्वर्यप्रसक्तानामिति । श्रुतिन रपि। यत कर्मिणो न प्रवेदयन्ति रागादिति। तस्मात् प्रसङ्घिकं फल-मेवासिद्धम् । यद्यप्यस्ति तथाप्यविवक्षितं यश्चार्थादर्थो न स चीदनार्थ इतिन्यायात् । तथा च स्तुतिशासाधिकरणे स्तीतिसंश्रायोः(३) श्रत-मपूर्वमेव प्रयोजनं देवतास्मरणं प्रासाङ्गिकमिति स्थितम् । ऐन्द्रचा गा-ईपत्यमपतिष्ठत इति च गाईपत्योपस्यानं प्रयोजनं गम्यमानिमिति नेन्ट्राप्सानम् । यथा च प्रकृतिर्विकार्ते नापेक्षते परिपूर्णत्वात् विक-तिश्च पुनः प्रकृतिमपेक्षते ऽपरिपूर्णत्वात् । एवं पूर्वी वेदभागः परं नापेक्षते स पुनः पूर्वमपेक्षते । वेदान्तवाक्यैरेव ज्ञानसहकारि-तया नित्यकर्मापदेशात् तमेतं वेदानुवचनेनेति। ततश्चात्मज्ञानाधिकृत-स्य कर्मभिर्विनापवर्गानुपपत्तेः ज्ञानेन कर्म समुर्ज्ञायते । यत् पुनः केव-लक्तिभिः क्रियमाणं कर्म पुरुपयोग्यतापादनद्वारेणोत्तमाधिकारवि धिशेषत्वं प्रतिपद्यते । तदुःत्रेक्षामात्रेण किष्पतम् । न च छौकिकेन द-धान्तेन वैदिको ऽथीं निरूपियतुं शक्यते उनुमानादीनामविषयत्वात् । यदप्युक्तं भेदाभेदयोर्विरोध इति । तद्भिधीयते अनिरूपितप्रमाण-प्रमेयतत्त्वस्येदं चोद्यम् ।

> एकस्यैकत्वमस्तिति प्रमाणादेव गम्यते । नानात्वं तस्य तत्पुर्वे कस्मान्नेदोऽपि नेष्यते ॥

<sup>(</sup>१) प्रत्यिग्रद्यास्मवादि – पा॰ १ पु॰। (२) क्वचित् कस्यचित् – पा॰ २।३ पु॰।

<sup>(</sup>३) कीति संगयः - पा॰ २ पु॰।

यत् प्रमाणेः परिच्छिन्नमधिरुद्धं हि तत् तथा। बस्तुजातं गवाश्वादि भिन्नाभिन्नं प्रतीयते॥

न हाभिन्नं भिन्नमेव वा किचत् केनिचद् दर्शियतुं शक्यते।सत्ता-वेयत्वद्रव्यत्वादिसामान्यात्मना सर्वमभिन्नं व्यक्तात्मना तु परस्पर-वैलक्षण्याद्भिन्नम् । तथाहि

> प्रतीयतं ततुभयं(१) विरोधः कोऽयमुच्यते । विरोधे चाविरोधे च प्रमाणं कारणं मतम् ॥ एकरूपं प्रतीतत्वात् द्विरूपं तत् तथेष्यताम् । एकरूपं भवेदेकिमिति नेश्वरभाषितम् ॥

नतु चीतोष्णयोर्थथा परस्परं विरोधस्तथा भेदाभेद्योः किमिद्युच्यते नास्ति विरोध इति । अत्रोच्यते । अवतः प्रज्ञापराधोऽयं
न वस्तुविरोधः कथं सहानवस्थानं छायातपवद्भिन्नदेशवर्तित्वं
च चीतोष्णवद्विरोधो नाम पतदुभयमिह कार्यकारणयोर्बद्धप्रपध्वयोनीस्ति तदुत्पत्तेस्तंत्रेवावस्थितेस्त्रत्रेव प्रख्यात् । विरोधे हि
त्रयमेतन्नोपपद्यते । न हि कृतानुनाङ्कुरोत्पत्त्यादिखक्षणः सम्बनधो दश्यते । कारणेन हि मृत्सुवर्णादिना कार्ये सर्वदानुस्यूतं वृत्रयते । तत्राक्षिणी निमीव्य परस्परासङ्गीत्वक्षणो विरोधो वैयात्याद्(२)
धक्तव्यो भवेत् प्राथमिकश्रोत्रियश्रोत्रप्रतारणार्थे वा । चीतोष्णयोर्भिनाधारवर्तिनोनं कदाचिनुत्पाद्योत्पादक्ष्यक्षणः सम्बन्धो
नाधाराधेयळक्षण इति युक्तस्तयोः परस्परं विरोधः । तस्माच्छीतोष्णवदित्ययुक्तं दप्टान्ताभिधानम् । अत्र प्रागळ्प्यात् कश्चिदाह ।
यथा संशयक्षानं ष्याणुवी पुरुषो वेत्यप्रमाणं तथा भेदाभेदश्चानमिति । तदसत् ।

परस्परोपमर्देनं न कदाचित् सहस्थितिः। प्रमेयानिश्चयाचैव संशयस्याप्रमाणता॥

अत्र पुनः कारणं पूर्वसिद्धं मृत्सुवर्णादिलक्षणं ततः कार्यं प्रश्चाज्ञायमानं तदाश्चितमेव जायते । कारणसमानार्था हि कार्यं वृद्धिनं कारणस्वरूपोपमर्देन देशतः कालतो वा पृथम्भूतं कार्यं दश्यते । तस्माद् यिकिश्चिदतत् यत् प्रपश्चे मिथ्यात्वप्रतिज्ञानम्। न

<sup>(</sup>१) चेदुभयं - पा॰ १। १ पु॰। (२) वैवात्वात् - पा॰ २ पु॰।

ब्र. भा. - 2

ष पुरुषापेक्षया मिथ्यात्वं सत्यत्वं वा प्रपश्चस्य करूपयितुं शक्यं मुमुक्षून् प्रति मिथ्या इतरान् प्रति सत्यमिति । न हि रूपमन्धान् प्र-ति असत्यमितरान् प्रति सत्यमिति शक्यं वक्तुम् । न हि पुरुषस्व- रूपानुरोधिनो भावा येन तद्पेक्षया सत्यत्वमसत्यत्वं वा भजे- रन् । तथा च

नरभेदात्र हि हैया घस्तुनः सदसत्यता। न हि रूपमनन्धानां सत्यमन्धेष्वसद् भवेत्॥

यथा सहस्ररिमः स्तुवन्तं निन्दन्तं च तपति । कि च मुसुक्षूत् प्रत्यवस्तुत्वमितरान् प्रति वस्तुत्वमिति युगपत् तथ्यमिथ्यात्वप्र-सङ्गः । कि च

प्रपञ्चासित्वमहस्य तस्यैच ह्यानिनः पुनः। स पव किल नास्तीति कथं सह्यं(१) वचो भवेत्॥ म हि ब्रिचन्द्रः प्रागासीत् पश्चान्नास्तीति युज्यते। ब्रिचन्द्रह्यानतुल्यत्वं प्रत्यक्षादेख्यपेक्ष्यते॥

मिथ्यात्वं किलागमेन प्रत्यक्षादिश्चानस्य प्रतिपाद्येत इत्यञ्युपग-मात् सर्वदेवं मिथ्यात्वं द्विचन्द्रश्चानविद्वित युक्तमञ्चुपगन्तव्यं वा-स्यं त्वर्द्धः जरतीयन्यायाश्चयणम् । यथागमेनापि मिथ्यात्वं न प्रतिपा-एते तथा तदनन्यत्वमित्यत्र वश्यामः । न च तिमिरवत् प्रपञ्चामि-ध्यात्वे कारणदोषो गृद्यते । अतो मिन्नाभिन्नरूपं ब्रह्मेति ख़ि-तम् । सङ्गहन्नुहोकः ।

कार्यक्रपेण नानात्वमभेदः कारणात्मना । हेमात्मना यथाऽभेदः कुण्डलाद्यात्मना भिदा ॥ इति ।

वेदान्ते निपुणस्मन्यः कश्चिदाह । अविद्या(२) कारणदोष इति । यद्येवमविद्यावतां यदुत्पन्नं ज्ञानं तश्चेन्मध्येत्यभ्युपगस्यते प्रक्षज्ञानमपि मिध्या स्याद्विशेषात् अविद्यावानेव हि श्रोता तत्त्वमस्यादिवाक्यश्चयो अधिक्रयते । यदि च तस्याविद्या नास्ति श्रवणमननविधानमनर्थकं स्यात् । अतश्च मूलोच्छेदात् सत्यवाद्यसङ्गः । का चेयमविद्या मवतोअभिषेता । कि भेद-दर्शनमुत तद्यतिरिक्तेति । यदि तावद्भेददर्शनमविद्याभ्युपेयेति तत्रेदं वक्तव्यं कथं भेददर्शनस्याविद्यात्वम् । कि विद्या-

<sup>(</sup>१) पार्का - पा॰ १। १ पु॰। (१) चांत्राध्यविद्या - पा॰ १। १ पु॰।

तोऽन्यत्वाव्विचा अथ विद्याया अभाव इति । न तावव्भावः संवेदनत्यस्य प्रत्यक्षत्वात् । इयांस्तु विदोषः परविद्याऽपर्रावद्या खेति । तथा चोक्तम् । द्वे विद्ये वेदितन्ये परा चैवापरा चेति । पर्युदासः सम्भवति । न हि भेदशानं द्रव्यं गुणः स्यात् । विद्येति शानमुज्यते किया वा येन विष् ेज्यत् भेवज्ञानमपि ज्ञानमेवार व्य तद्विपरीताऽविद्या तत्रापि कि नित्या अनित्या वा सा च ब्रह्मणः कि जीवस्येति । यद्यनादिरविद्या त-वानीमनिर्मोक्षप्रसङ्गः तत्या उच्छेत्तुमशक्यत्वात् ब्रह्मवत् । अया-विभवी क्रवः सा जायते यदि चोत्पद्येत कार्यत्वाह्रस्तुत्वप्रसङ्गः। तत्रावस्तुभूताऽविद्येति प्रतिज्ञा(१) हीयते । न ह्यवस्तु राशवियाणमु-त्पर्यते । न च ब्रह्मणोऽविद्या तस्य विशुद्धचिद्भूपत्वाश्विरतिशयानन्द-क्षपत्वात् । न च जीवस्य ब्रह्मच्यतिरिक्तजीवानभ्युपगमात् । प्रति-विम्बरूपस्य च जीवस्य कव्पितस्यावस्तुत्वात् । हन्त निराश्रयाऽवि-छाभावपदवीं प्राप्ता । तस्मान्न भेदद्रीनमविद्या । नापीश्वरस्य कि तर्हि जीवस्य वस्तुभूतस्य देहादिष्वनात्मसु विपरीतज्ञानं ब्रह्मस्व-क्रपाप्रतिपत्तिश्च तदुभयं त्रहणात्रहणमविद्या सा तत्त्वमस्यादिवास्य-श्रवणजीनतया विद्यया निवर्तते न प्रपश्चद्शनं ब्रह्मकार्यत्वात् प्रपश्चस्य वस्तृत्वं ब्रह्मेव हि कारणात्मना कार्यात्मना वावस्थितिमत्युक्तम्।न हि ब्रह्मविषयं ज्ञानं मिथ्या भवितुमईति । यद्येवं प्रपञ्चसत्यत्वे कथं भवत्पक्षे मोक्ष इति । यस्यापि प्रपञ्चो मिथ्या तस्यापि कथं मो-क्ष इति वक्तव्यम् । यथा स्वप्नप्रथो निवृत्तोऽपि पुनःपुनरत्पद्यते तथा जात्रत्रपञ्चोऽपि मुक्तस्याप्युत्पचेत यथा सुपुत्तित्रलययोक्तिमिररूपाद-स्थिताऽविद्या पुनः प्रपञ्चहेतुः तद्वदनवस्थायिनी च विद्या प्रदीपज्वा-ळावत् तस्यां ध्वस्तायां तमोवद्विचा पुनरुत्तिष्ठेत् । नतु शानेनो-न्मिथितस्य कथं पुनरुत्पत्तिः। अत्रोच्यते । कथमुन्मथनं मतं ज्ञान-ह्यापि प्रपञ्चत्वात् न प्रपञ्चेन प्रपञ्चोन्मयनं सम्भवति तल्यश-क्तित्वात् । अथातमरूपं ज्ञानं यद्येवं सर्वदान्मरूपस्यावस्थितत्वात् प्रपञ्चप्रतिभासनानुपपत्तिः तमस एव प्रदीपसन्निधौ संसाराभावान्नित्यमुक्तिप्रसङ्गः । तस्मादागमेन वन्धमोक्षव्य-न तर्केण अनवस्थितत्वात् वक्तव्या अस्मत्पक्षे भवति सर्वतः । तथा चाह सर्वतमा सर्वातमा मुक्तः 1

<sup>(</sup>१) विवचाप्रतिचा - पा॰ १ ५०।

भवति सर्वज्ञः सर्वभेवाविवैदेशित । तदीतत्(१) पद्यनुविवी-मदेवः प्रतिपेदे ऽहं मनुरमवं सूर्यश्चेति मुत्त्ववस्थायामपि पूर्व-वत प्रपञ्चसन्तावं दर्शयति । अत्राह अस्तु तर्हि केवलादेव शाना-न्मुक्तिः कर्मनिरपेक्षात् । चतुर्विधं हि कर्मकारकमुत्पाद्यं प्राप्यं विकार्य संस्कार्य चेति । न तावन्मोक्षाख्यं ब्रह्मस्वरूपमुत्पाद्यम-निस्तत्वप्रसङ्गात् अतो नोत्पत्त्यर्थमिश्चहोत्रादिकमं नापि कर्मणा प्रग्राप्यते सर्वगतत्वेन नित्यासस्वरूपत्वात । न च कियया विकि-यते चर्मवद्नित्यत्वप्रसङ्गातः । नापि संस्क्रियते नित्यस्यातिशया-सम्भवातः । अतः कार्यानुप्रवेशो न शक्यते ब्युत्पाद्यितुमिति । अ-घोज्यते । सत्यं त्रिविधं कर्म न सम्भवतीत्याप्यं तु न शक्यते नि-रसितुम् । यथैव ज्ञानेनाविद्यानिवृत्तिद्वारेण ब्रह्मस्वरूपमवाप्यत ह्रस्य-**भ्युपगम्यते । तथा कर्मस**िहतेनेत्यभ्युपगन्तव्यं यह्नेन दानेनेतिनि-नियोगात् । यदि च नित्यप्राप्तो मोक्षः स्यादयह्नेन सिद्धत्वात् सर्वो लोको मुच्येत । अथाविद्याव्यवधानात् तन्निवृत्तिद्वारेण तन्निवृत्ति-स्य विद्यया विरोधादिति मन्यसे । अत्रोच्यते । तद्विपरीतं ते प्र-सज्यते भेदविज्ञानमविद्या भवतोऽभिष्रेता न तद्धियमाणशरीरस्य कस्यचिद्भेदज्ञानं विनिवर्तते चक्षुरादीनां तिश्वमित्तत्वात् । न च निमित्ते सति नैमित्तिकं न भवति कर्भणां तद्भोगार्थत्वात् । कथं भोगार्थत्वं देहेन्द्रियविषयविभागक्षानहेतुत्वातः । अपि चेतरेतरहेतु-स्वमविद्याकामकर्मगां वीजाङ्करवद्यतः संस्कारचक्रमविरलमनु-वर्तते ततश्चाद्वेतज्ञानं बाध्यतामित प्रतिपक्षवलीयस्वादप-वर्गामायः प्रसज्यते । न च बाध्यमानाकारं भेद्द्वानं तिष्ठतीति शक्यते अनुनमत्तेन वक्तुं स्थितिनिमित्तामावातः । निमित्तसद्भावे हि निवृत्तमपि मिथ्याक्षानं पुनरुत्पद्यते । द्विचन्द्ररज्जुसर्पादी भ्रा-न्तित्वेन निश्चिते प्रवृत्तिर्नापपद्यते । दृश्यते च शौचाचमनव्या-क्यानभोजनादी श्वात्पिपासयोरनिवृत्तत्वात् तत्त्रेरितोऽस्वतन्त्रः प्रवर्तते । बाधितकरुपं चाक्षानमिति स्वानुभवविरुद्धं श्ववन्तुनमत्तान्न विशिष्यते । न चाविद्यायाः सावरोषत्वं शक्यं कल्पयितुमवस्तु-त्वात् । न हि शशविषाणस्य सावशेषत्वं निरवशेषत्वं वास्ति । यदि ख भेद्रश्चानं सर्वात्मना निवर्तेत सम्प्रदायविच्छेदः स्यात् । असिद्ध-श्चायं हेतुर्त्रिरोधादिति । मनुब्यासयाश्चवल्स्यादीनामुपेदशकर्तृ-

<sup>(</sup>१) तदेतत् - पा॰ १ पु॰।

रवोपलब्धेः । शब्दादिभेदप्रतिभासे हि सम्प्रदायोपपत्तिः । तद्वेतत् पद्यक्षिति च युगपदुभयानुवृत्तिश्रुतेः । निःसम्बोधो निरास्वादस्त्व-रपक्षे मोक्षः स्यात् चैतन्यमात्रावरोपत्वात् वद्गित केचित् भृगालत्वं धने वरमिति । अस्मत्पक्षे पुन भेद्वानिवृत्तिरविद्यानिवृत्तिः कि तिर्दे शरीरादावनात्मन्यात्मवुद्धिनिवृत्तिः तत्र च सिद्धो हेतुस्तिश्ववृत्ती गरीर-पातादनन्तरं सर्वद्यः सर्वशक्तिर्निरितशयसुक्यसंवेदी मुक्तो भवतीति निरवद्यम् । अपि चानेकजन्मसिश्चतानां कर्मणामारच्यानारभ्यकलाणं कथं तिश्ववृत्तिक्षीनविरोधामाचात् । वन्यकारणत्वाद्यवर्गहेतुद्यानेनानित विरोध इति चेत् कथं वन्धहेतुत्वमवगतम् । शास्त्रादिति चेत् तिर्दि आगतोऽस्ति मदीयं पन्धानं(१) क्रुतस्ते ऽविद्यामात्रवादिनस्त्वाति-रिक्तं कर्मं तिद्वमागो वा अवाद्यार्थवादित्वात् । अस्मत्पक्षे तु युन्धवे । यथा शास्त्राज्ञित्यकर्मसमुख्यितादात्मक्षानादिवद्याक्षामकर्म- कक्षणवन्धनिवृत्तिस्तथा यज्ञादिश्वतेरभ्ववदित्यत्र दर्शविष्यामः ॥ ४॥

सांख्यास्तु त्रिगुणमचेतनं प्रधानं जगत्कारणमनुमीयते तत्रैव वेदान्तवाक्यानि योजयन्तः प्रत्यवतिष्ठन्ते। चेतनस्य ब्रह्मणो जगत्कार-णन्ते यत् प्रतिक्षातं शास्त्रयोनिन्वं सदेव सौस्येद्मप्र असिदित्यादि-वाक्यसमन्वयात्। तद्सिद्धम्। सच्छद्यो वस्तुमात्रवाची प्रधाने ऽप्य-णक्कत्वते। अतो न चेतनं जगत्कारणमिति प्राप्ते व्रवीति।

## ईक्षतेनीशब्दम् ॥ ५ ॥

न प्रधानं जगत्कारणमशब्दं हि तत् । न विद्यते राष्ट्ः ध्रुतिर्यस्य तद्मशब्दं कस्मादीक्षतेरिक्षणश्रवणात् तदैक्षत यहु स्यां प्रजायेयेति । र्यक्षतेरिति धात्वर्थनिर्देशो लक्षणया न धातुनिर्देशो यथेतिकर्तस्य-ताविधेर्यजतेः पूर्ववस्वम् । र्यक्षणं पर्यालोचनमध्यवसायः प्रस्यक्षं तद्-चेतनस्य नोपपद्यते ॥ ५ ॥

अत्राह् गौणमीक्षणं भविष्यत्यचेतने अपि चेतनयदुपचारह्यांनात् । यथा आसन्नपतनं कुलमालक्ष्य कूलं पिपतिषतीति प्रयुज्यते
तथा प्रधाने प्रत्यासन्नसर्गे नियमेन प्रवृत्तिमालोक्ष्य चेतनोपचारो मविष्यति । भवति चेहाप्यचेतनयोरतेजसोक्ष्पचारः तत् तेज पेसतेति(२)। तस्माद्गौग्रमीक्षणम् । अत्र प्रतिविधन्ते ।

<sup>(</sup>१) यत् स्थार्ग - पां॰ १ मु॰। (१) तत् तेत्र रेखत ता चाप रेखन वय-तितु येयजामचं सुर्थां शतुराजीतु - पा॰ १ तु॰।

#### गौणश्चेन्नात्मशब्दात् ॥ ६॥

गौणमीक्षणिमत्ययुक्तं कस्माद्दात्मशब्दात् सेयं देवतेत्यत्र हन्ताहिमिमासिस्रो देवताऽनेन जीवेनात्मनानुप्रविदय नामक्षे व्याकर्वाणीति
तथा स आत्मा तत्त्वमसि श्वेतकेतो हत्यात्मदाब्दश्चेतनवचनो लोके
प्रसिद्धस्तेन जीवं व्यपदिश्वित देवता जीवश्च प्राणानां धारियता
प्रत्यक्षादिप्रमाणिसद्धस्तत्रात्मशब्दप्रयोगो युज्यते । यद्यचेतदं प्रधानं
जगत्कारणं गुणवृत्त्या कव्य्येत तदेव देवताशब्देन परामृष्येत ततश्चावेतनं चेतनस्यात्मेति विरुद्धमापचेत ततो मुख्यमेवेक्षितृत्वम् । कूले
तु युक्तं गौणत्वं प्रमाणान्तराधीनत्वाङ्गीकिकस्य प्रयोगस्य । अप्तेजसीएत प्रकृतदेवतानुप्रवेशात् तदीयमेवेक्षितृत्वं कार्यगतं चापदिश्यतः
प्रत्यदोषः ॥ ६॥

अत्राह्यत्मशब्दोऽचेतने प्रधाने लक्षणया प्रयुज्यते पुरुषोपकारि-स्वात्। यथा राज्ञः सर्वार्थकारिणि पत्तिगणके भवत्यात्मशब्दप्रयोगो ममात्मा मद्रसेन इति। अथवा चेतनाचेतनयोः साधारणोऽयमात्म-शब्दो यथा ज्योतिःशब्दः ऋतुज्वलनयोरितिः। अत्रोत्तरं पठिति।

#### तन्निष्ठस्य मोक्षोपदेशात् ॥ ७ ॥

नायमात्मशब्दो गौणोऽत्र सम्भवति । प्रकृतेर्जगत्कारगानिष्ठस्य श्वेतकेतोस्तत्वमसीत्युपिद्श्य मोश्र उपिद्श्यते । तस्य
तावदेव चिरं यावन्न विमोध्यं ऽथ सम्पत्स्य इति । यावत् शरीरान्न
विमोध्यते प्रारच्धकर्मफलभोगप्रतिबन्धात् तावदेवास्य विदुषश्चिरम
भुक्ते तु कर्मणि प्रतिबन्धामावाद्य ब्रह्म सम्पत्स्यत इत्यर्थः। तकारलोपोऽत्र छान्दसो द्रष्टव्यः।यदि चाऽचेतनं प्रधानं तत्त्वमसीति ब्राहयेत् ततो मिथ्यावादि शास्त्रं न प्रमाणं स्यात्। मातापितृवचनादिष
प्रत्ययिततरं(१) यथाभूतवादि शास्त्रं त्वत्यक्षे मिथ्याद्येमोंश्रोपदेशाजुपपत्तिः।सेनापतौ तु प्रमाणान्तरयशादुपचारो युक्तः। न त्वयं साधारणोऽनेकशक्तिकलपनाया अपन्यायत्वात् तत्र गौण्या वृत्त्या
प्रयोग उपपद्यते तत्रार्थापत्तिक्षयाद्वाचकशक्तिकलपनस्युक्तं यथाप्रिमाणवक इति।चेतनोपकारित्वं चालोच्य अनात्मन्यात्मस्वते
लोके प्रयुज्यते भूतात्मन्द्रियात्मेति।यत्र पुनगौणी वृत्तिनं सम्भवति

<sup>(</sup>१) प्रत्यायितव्यं - पा॰ १ पु॰।

तश्रानेकशक्तिकरणना यथा अक्षाः पादा इति । ज्योतिःशळोऽपि त-भःप्रतिपक्षे सुख्यः स च गोणः गोण्या वृत्त्या ऋती युज्यते ज्यो-त्तांपि स्तोमा अस्पेति ज्योतिष्ठीमोऽर्थवादद्र्यनातः । पतानि वाव तानि ज्योतींपि य पतस्य स्तोमा इति स्व पव प्रकृती बसन्ते ज्यो-तिपा यज्ञतेति निर्दिश्यते ॥॥

इतञ्ज नातग्राब्दो गीणः।

## हेयत्वावचनाच ॥ ८॥

यद्यनात्मैयाचेतनं प्रधानं जगत्कारणं तत्त्वमसीति श्वेतकेतोकपिद्धं स्यात् । स च पित्रोपिद्धं प्रमाणीकुर्वक्षन्थगोलाङ्गूलन्यायेन न कदाचिन्मुच्येत तस्य तते। हेयत्वं वक्तव्यं न चावीचत्। सन्मात्रकारणिनष्ठिव पद्यप्रपाठकपरिसमाप्तिः । अतः सच्छव्दवाच्यं
खेतनं ब्रह्मोति निश्चीयतं । प्रतिज्ञाविरोधाश्च उत तमादेशमप्राक्षः येनाश्वतं श्वतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञातिमिति । प्रधाने विज्ञाते द्वि
तत्कार्यं महदादि विज्ञातं स्यात् न भोकृवर्गाः । ब्रह्मणि पुनः काएणे विज्ञाते भोकत्वभोग्यवर्गो विज्ञाती स्यातां तदनन्यत्वात् ॥८॥

इतश्च प्रधानं न सच्छःद्वाच्यम्।

#### स्वाप्ययात् ॥ ९ ॥

यत्रैतत्पुरुषः खिपिति नाम सता सीम्य तदा सम्पन्नो भवति स्वयमपीतो भवति तस्मादेनं स्विपतीत्याचक्षत इति । स्विपित-नामनिर्वचनेन खमपीतो भवतीति खिस्मिन् प्रकृते सच्छव्दवाच्ये जीवस्याप्ययं दर्शयति । यदि प्रकृतं चेतनं स्यात् ततस्तिसम् चेत-नस्य खाप्यय उपपद्यते । अप्ययः प्रकृयः सच्छव्दवाच्येनैकीभावः । तस्मानाचेतनं सच्छव्दवाच्यामिति ॥९॥

#### गतिसामान्यात् ॥ १०॥

गतिः स्वगतिः। अथवा गतिः प्रवृत्तिस्तस्यास्तुरुयत्वात् । सर्व-वेदान्तेषु जगत्कारणावगतिस्तुरुया न तार्किकसमय इव भिन्नप्र-खानावगतिः। यथाग्नेज्वेलतः सर्वा दिशो विस्कुलिङ्गा विप्रतिष्ठेर-श्रेवमेवैतस्मादात्मनः सर्वे प्राणा यथायतम् विप्रतिष्ठन्ते प्राणेश्यो देवा देवेश्यो लोका इति । तस्माद्वा एतस्मादात्सन आकादाः सम्मृत इति । यः सर्वेद्धः सर्वविद् यस्य ज्ञानमयं तप इति महदेतत् प्रामाण्य-कारणं यत् सर्ववेदान्तानां संवादित्वम् ॥ १० ॥ इतश्च ।

## श्रुतत्वाच ॥ ११ ॥

साक्षाचेश्वरः सर्वज्ञो जगरकारणं श्वेताश्वतराणां मन्त्रीपनिषिद श्रूयते । न तस्य कश्चित्त पतिरस्ति लोके न चेदिता नैव च
सस्य लिक्कम् । स कारणं करणाधिपाधिपो न चास्य कश्चित्तानिता न
चाधिप इति । तस्मात् सर्वज्ञं ब्रह्म जगतः जारणामिति सिद्धम् । स्थितं
शास्त्रयोनित्वं ब्रह्मणः । तत् कारणात्मना कार्यारममा ब्रिक्षपेणावस्थितमित्युक्तम् । क पुनस्तरकार्यक्षं निर्दिक्यते क वा तद्विपरीतं
कारणमेवोपिद्द्यत क्षति । तद्विचेक्तद्रश्रीनायोत्तरप्रारम्भो वाक्याधेषु वचनव्यक्तीनां विचित्रप्रतिभानोत्पत्तेः । शाब्दप्रमाणप्रकारैरेव
श्वत्यादिभिः षड्भिस्तद्गुसारिणा च तर्केण च सर्वप्र निर्णयः कियते
पद्मनां परस्परसमन्वये वाक्येकवाक्यत्वे च तेषां सामध्यीस् ॥११॥

## आनन्दमयोऽभ्यासात् ॥ १२ ॥

तैचिरीयके ऽन्नमर्थ आणमर्थ मनोभ्रयं विज्ञानमयं चानुक्रम्याः द्वायते। तस्माद्वा एतस्माद्विज्ञानस्याद्वन्योऽन्तर आत्मानन्दमय इति। तत्र संशयः । किमानन्दमयशब्देन प्रकृतं अश्वोच्यते कि व्रा ततो-ऽर्थान्तरमिति। कि पुलर्ष युक्तम् । आनन्दमयः प्राप्तेश्वयो हिरण्य-गर्भादिग्येपदिश्यते न मुख्यः परमात्मा कस्मात् प्रियाद्यवयययो-गाच्छारीरत्वश्रवणात् तस्य प्रियमेव शिर इति । यथान्नमयादी-नामवयवयोगाद्मुख्य(१)मात्मत्वमेवं तत्रापि खाद्विकारापत्र एव कश्चिद्वात्मा निर्दिश्यते । आनन्दमयं इति च विकारे मयद्श्रत्ययश्य-वणात् । तस्येष एव शारीर आत्मा यः पूर्वेखेति शरीरयोगः श्रूयते । तस्य पूर्वस्य विकानमयस्थैष एव शरीरे भवः (शारीर आत्मा यः स्थानन्दमय इति प्राप्ते । तस्माद् संसार्येवात्मानन्दमय इति प्राप्ते श्रूमः। अद्येवानन्दमयो न विकारापनः )(२) कुतोऽश्यासातः आनन्दशब्दस्य

<sup>(</sup>१) श्रीनादशुक्त - पा॰ २ थु॰ । श्रीनादयुक्त - पा॰ ३ थु॰ ।

<sup>(</sup>१)()एतनाध्यक्तः पाठी नास्ति ( पु॰।

यदेप आकाश आनन्दो न स्वात् सेवानन्दस्य मीमांसा आनन्दो ब्र-ज्याजाना(१)दानन्दं ब्रह्मणो विद्वानेतमानन्दमयमात्मा-नमुपसंक्रामतीति । यत् पुनरुक्तमन्त्रमयादिवदमुख्य आत्मेति । नायं दोषः । सर्वान्तरश्रुतेः आनन्दमयः परमात्मेति निश्चीयते । अन्नम-यादीनामापेक्षिकमन्तरत्वं शाखाचन्द्रन्यायेन प्रतिपत्तिसीकर्यार्थ-मुपन्यस्यते सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति प्रकृतस्य ब्रह्मणः प्रतिपादयि-पितत्वात् । उपक्रमोपसंहारयोरेकार्थत्वमेकवाक्यत्वात् । यथा जातेष्टी चैश्वानरं द्वादशकपाल निर्वपेत् पृत्रे जाते तस्य थदप्राकपालो भवतीत्यप्रत्वादीनामुपन्यासो द्वादशकपालप्रशंसार्थ प्यमन्नाप्यन्यार्थोऽन्नमयाद्यपन्यासो न मुख्यार्थप्रतिपत्त्यर्थो नोपास-नार्थों वा वाक्यभेदप्रसङ्गात न चात्रोपास्वेति विधिः श्रयते फलं त्वन्यतः सिद्धमनूयते मनोमये तूभयं नास्ति छान्दोग्ये हि सप्तमे नामोपास्त्रेति प्रतिवाक्यं विधिश्वतेः। फलश्रुत्या चावान्तरपुरुपार्थो विवक्षितोऽवगम्यते । तस्मादानन्दमयप्रतिपादनं कृत्स्तं प्रकरणं न स्वनिष्ठमिति । यकुक्तमवयवयोग इति तत् प्रायापत्यापि पुरुष-विधित्वकलपनार्थी नावयवश्ररीरप्रतिपत्त्यर्थ इत्यदोषः ॥ १२॥

## विकारशब्दानेति चेन्न प्राचुर्यात् ॥ १३ ॥

विकारार्थवाचिनो मयद्प्रत्ययस्य दर्शनाद्त्रमयादिवद्मुख्य आत्मानन्द्मय इति चेत् न प्राचुर्यार्थे ऽपि मयटो विधानात् । प्रभूत-वचने मयडिति हि प्रभूतायां विधीयते । यथान्नमयो यज्ञ इति ॥१३॥

## तद्धेतुव्यपदेशाच ॥ १४॥

तस्य प्रकृतस्य ब्रह्मण आनन्दहेतुत्वं व्यपदिशति श्रुतिः । एष होंचानन्दयातीति । आनन्दयतीत्यर्थों यो हान्येश्यो धनं प्रयच्छति स प्रचुरधन इति प्रसिद्धमेवं यो जीवानानन्दयति स प्रचुरानन्द इति गम्यते ॥ १४ ॥

#### मान्तवर्णिकमेव च गीयते ॥ १५॥

यन्मन्त्रेणोक्तं तन्मान्त्रवर्णिकम्। सत्यं श्वानमनन्तं ब्रह्मोति तदेवा-त्रानन्दमयशब्देन गीयते ॥ १५ ॥

<sup>(</sup>१) व्याखानात् - पा॰ २ पु॰।

## नेतरोऽनुपपत्तेः ॥ १६॥

इतरो जीवः संसारी नानन्दमयः कस्माद्तुपपत्तः आनन्दमयं प्रकृत्य सोऽकामयत यहु स्यां प्रजायेयेति क्षष्टृत्वं श्रूयमाणं जीवे नोपपधते । सद्य त्यद्याभवदिति च सर्वात्मकत्वम् ॥ १६ ॥

#### भेदव्यपदेशाच ॥ १७॥

इतश्च नानन्दमयः संसारी प्रकृतमानन्दमयशब्देनोक्का(१)
तथेतरं लुधारं दर्शयित रसो वे सः रसं होवायं लुध्धा
आनन्दी भवतीति न हि लुध्धेव लुध्ध्यो भवतीति। अत्र केचित स्व
मतिकिष्पतदर्शनपरित्राणाय सूत्रार्थ विनाशयन्तो व्याचक्षते। न
हीश्वरादन्यः संसारी विद्यते स एव संसारी। तत्र नेतरोऽनुपपतेभेंद्व्यपदेशाचेति कथं सूत्रद्वयमिति चेत्। नेप दोषः। उपाधिकृतमेदमात्राङ्गीकरणादिदमुच्यते। यथा घटाकाशः पटाकाशः
इत्याकाशस्य भेदव्यपदेशः कल्पनामात्रेणेति। तदेतदयुक्तम् ।
यथाश्चतसूत्रार्थसम्भवे भक्ता व्याख्यानस्यापन्यायत्वात्। यथा चेश्वरान्यस्यासंसारित्वं जीवपरयोश्च नेदाभेदी तथोत्तरत्रांशो नानाव्यपदेशादित्येवमादी विस्पष्टं वक्ष्यामः॥ १७॥

### कामाच नानुमानापेक्षा ॥ १८ ॥

ननु च सत्त्वगुणस्यानन्दहेतोः प्रधाने विद्यमानत्वात् तदेव प्रधानमानन्दमयं स्थान्नेत्युच्यते । अनुमीयत इत्यनुमानं प्रधानं तद्पेक्षा चास्मिन्नानन्दमये वाक्ये नास्ति कुतः कामाच । सोऽका-मयत बहु स्यामिति । कामश्चेच्छा चेतनधर्मो नाचेतनस्य गतिसा-मान्यसमर्थनायदं प्रसङ्गादुक्तम् ॥ १८॥

## अस्मिन्नस्य च तद्योगं शास्ति ॥ १९॥

इतश्चानन्दमयः परो न संसारी न प्रधानं अस्मिन्नानन्दमये प्रकृते अस्य जीवस्य प्रतिवुद्धस्य तद्योगं तेन योगं मुक्ति शास्ति शास्त्रम् । यदा ह्येवैष पतस्मिन्नदृदये उनात्स्ये उनिरुक्ते उनिरुपने

<sup>(</sup>१) चानन्दमधं रसम्देनीक्ला - पा॰ १ पु॰।

ऽभयं प्रतिष्ठां विन्दते अथ सोऽभयं गतो भवतीति तदेतस्मिन् मुक्तिशासनं परमात्मपरिष्रहे व्यक्तत्पते नान्यथेति स्थितम् । अत्र केचिदिमं सिद्धान्तं दूषितवा पुच्छव्रह्मप्रतिपादनाय यतन्ते । नान-न्दमयस्य ब्रह्मत्वं विकारार्थमयद्प्रवाहपतितत्वात् । अयमपि विका-रार्थ एव युक्तः प्रियशिरस्त्वाद्यवययोगाच ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठेति च एकस्यावयवावयावित्वासामञ्जस्यात् ब्रह्मपुच्छिमत्यत्रं च ब्रह्मशब्द-प्रयोगात्। असन्नेच स भवति असहस्रोति वेद चेदिति चानुकर्गत्। कि चानन्दमये ब्रह्मण्यभ्युपगम्यमाने सविशेषं ब्रह्माभ्युपगतं स्यात् निर्विशेषं त्विह वाक्यशेषे श्रूयते । यतो वाची निवर्तन्त इति । किं चानन्दप्रचुर इत्युक्ते दुःखारुपत्वमपि गम्यते । प्रा-चुर्यस्य प्रतियोग्यरुपतापेक्षित्वात् । प्रातिपदिकमात्राज्यासाच जा-नन्दमयाभ्यासः दाक्यते वर्णियतुं ततो ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठेति ब्रह्म प्रतिपत्तव्यम् । आनन्दमयस्तु संसारी कश्चिदिति । सूत्राणि त्वेवं योजयितव्यानि । आनन्दमय इत्येतस्मिन् वाक्ये ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठेति प्रकृतं ब्रह्म प्रतिपत्तव्यं कस्मानिविकारस्यानन्द्रपातिपदिकस्याध्यासा-त्। विकारशब्दान्नेति चेहिकारशब्दोऽवयवशब्दः पुरुष्ठशब्द इत्यर्थः। तत्रीत्तरम्।न।प्रायापत्तिः(१)सर्वत्र पुच्छग्रव्दप्रयोगानुवृत्त्यात्रापि पु-**ष्ट्रहाद्यः प्रयुक्तो न च तत्परत्वेन पुरुछं परायणं सर्वस्यानन्दजात-**स्येति पुच्छशब्दः प्रयुज्यते न पुच्छत्वविवक्षया । पराययपि सूत्राणि यथासम्भवं योजनीयानीति । अत्र वदामः । स्वमत्युत्प्रेक्षितहेत्वाभास-विज्ञिभतेयं गमनिका न श्रुत्यतुगता स्त्रातुगता वा। कथमिह तावद-न्यस्यार्थान्तरतमस्यासङ्कार्तनात् प्रकरणपर्यवसानमानन्यमये लक्ष्यते। आन्तरश्रुतिश्च तस्मात् सर्व वोधयित। यद्यव्यन्नमये विकाराधी मय-द्रवल्यः प्राणमयादिषु तु न विकारार्थः सम्भवति । पश्चवृत्तेः प्राण-खेकत्वान प्रकृतिविकारमावः सम्भवति।तत्रायमयौ निश्चितः।स्वार्थे सयद्भारययो वृत्तिवाहुल्यविवक्षया वा । ततः परेषु विकारविवक्षा नासीत्यानन्दमये द्विश्रा मयद्पत्ययो घटते यदि चानन्द एवानन्द-सयः प्रभूतानन्दो वा भवति चैकस्यापि शब्दस्य सामर्थाद्विन्ना-र्थता विवक्षया यथा पौर्णमास्यां पौर्णमास्या यजेतेति सप्तम्यन्तः कालवाची तृतीयान्तः कालयुक्तकर्मवचनो बहुधापि विवक्षा लो-क्षत्रेदयोः शब्दप्रयोगेषु । यदप्युक्तं प्रियशिरस्वाद्यवयवसङ्गीतं-

<sup>(</sup>१) न प्राचुर्यात् प्राचुर्ये प्रायोवत्तः - पा॰ ३ पु॰ ।

नादिति । तदविरुद्धमन्यार्थत्वात् । लोके ऽपि सर्वभूतानां यत् प्रीति-सामान्यं मोदादयश्च प्रीतिविशेषासत् सर्वस्यैवानन्दस्यांश इतिप्र-व्यानार्थत्वात् । तथा च श्रुत्यन्तरम् । एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति । पवमर्थे च मयटः प्रयोगोऽक्षयानन्दः पर-मेश्वर इति शतगणोत्तरक्रमेण प्रतिपादनात् । अत एवतत् परिहतं बाह्रह्यस्यान्यत्राहपस्यापेक्षत्वादिति न हि स्वात्मन्येव प्राचुर्यम-ल्पत्वमपेक्षते। यथा प्रचुरप्रकाशः सवितेतीन्द्रविद्वप्रभृतीनपेश्य प्रयु उयते। मोदादीनां च जीवगतानामुचावचप्रभेवात् तिश्ववृत्यर्थे कारण-गतमानन्दगुणं मयद्प्रत्ययेन विनेव उपसंहरत्यानन्द आत्मेति ब्र-ह्मपुच्छं प्रतिष्ठेति च प्रस्तुतस्यानन्दजातस्याश्रयभूतं निर्दिशति । न हिम्रणो ग्रणिनमन्तरेणात्मानं लभते शीतोष्णादिवत् । पत्वुक्तं भ-वति । पूर्ववत् पुरुपविकरुपनया निरितरायानन्दगुणं ब्रह्मेखन्यथा छु-खरहितं ब्रह्म वैशेपिकादिमतवत् प्राप्तीति। श्रुत्यन्तरं च। विश्वानमा-नन्दं ब्रह्मेति । सति चैवमनन्तरक्रोके असन्नेयं स भवतीति गुणिमा-त्रतिरेंशे ऽपि गुणर्शातपत्तिः सगुणस्य ब्रह्मणः प्रस्तुतत्वं स्यात् । यथा वा प्या सर्वदेवत्या पद्जा वसा वायव्यामालभेतेति वसागुणा-यामजायां प्रकृतायां केवलेन गुणवचनेन सगुणा गृद्यते छागायै घपायै मेदसोऽनुबूहीत्येतस्मिन् मन्त्रे । यद्प्युक्तं निर्विशिष्टं ब्रह्मात्र विवक्षितमिति। तद्प्ययुक्तम्। आनन्दगुणस्य ब्रह्मणो विवक्षितत्वात्। अत प्वोत्तरत्र केवलेन गुणवचनेन गुग्गी निर्दिश्यते । सैपानन्दस्य भीमांसा आनन्द:दध्येव खिवमानि भूतानि जायन्त इति । यतो थाचा निवर्तन्त इति च रागादिदाषद्पितयोवीङ्ममसोरगोचरं ब्रह्मेत्यर्थः गुद्धयोस्तु पुनर्गोचर एव । तथा च श्रुत्यन्तरम् । इइयते त्वप्रया बुद्धा ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्त्व इति च। तस्मान्निरवद्यमा-नन्दमयेनैवोपसंहारः क्रियते। पुरस्तादानन्दप्राचुर्ये प्रतिपाद्य पत-मानन्दमयमात्मानमुपसंकामतीति स च तस्य ब्रह्मत्वे ऽवकल्पते। भागेव्यां च वारुण्यां विद्यायां विदुषो मुक्तिफलमुपसंहर्तुमानन्द-मयान्ता श्रुतिः प्रवृत्ता एतमानन्दमयमात्मानमुपसंकम्य इमाँछोकान् कामात्मा कामरूप्यनुसञ्चरिति । उपसंक्रमणं च विद्यासामध्यी-द्विरादिमार्गेण संसारमण्डलमतीत्य हिरण्यगर्भपर्यन्तं सम्प्राप्तिः परमात्मनैकता। तत्र यद्यानन्दमयस्य ब्रह्मत्वं न स्यान्निर्विषयस्वातुः पसंक्रमश्रुतिरुपरुप्येत द्वितीयाविमिकिश्चानुपपद्येत । अन्यस्य चा श्रुतस्य कर्पनायां स्वमनीपिकेव स्यात् । श्रुतहान्यश्रुतकरूपनाप्रसङ्गात् । ततश्चोपसंकमणफलश्रुतिर्वाध्येत सोऽरनुतं सर्वान् कामान् सह
ब्रह्मणा विपश्चिता सहिति सर्वः कामेः सहाश्रुतं ब्रह्म प्राप्नोतीत्पर्थः ।
विभक्तिन्यत्ययोऽत्र द्रप्रन्योऽन्यथा हि ब्रह्मणोऽत्राधान्यं स्थात् सहयुक्ते
चाप्रधान इतिस्प्ररणात् । यथा सह साख्या प्रस्तरं प्रहरतीति
प्रस्तरेण सह शाखां प्रहर्यतीत्पर्थः । तस्मात् सम्प्रदायपरम्परया च
तक्षाख्यानं शोभनमिति स्थितम् ॥ १९ ॥

#### अन्तरतद्धर्मोपदेशात् ॥ २०॥

इमश्रुहिरण्यकेश आप्रगासात् सर्थे एव सुवर्णसत्य यथा कप्यासं पु-ण्डरीकमेवमक्षिणी तस्योदिति नाम स एव सर्वे अयः उदित उदिते हु वै सर्वेभ्यः पाप्मभ्यो य एवं वेदेत्यधिदैवतमथा-ध्यातमं य पषोउन्तरक्षिणि पुरुषो दृदयत इति छान्दोग्ये श्रूयंते। तत्र संशयः । किमादित्ये चक्षुपि चोपास्यत्वेन कश्चित् संसारी निर्दि-इयते कि वा ईश्वर इति। कि तावधुक्तं प्राप्तोत्कर्पः कश्चित् संसारीति इतो रूपश्रवणादरूपा च परा देवता अशब्दमस्परीमरूपमन्यय-मितिश्चतेराधारश्रवणाद्वा सर्वगता च परा देवता। ऐश्वर्यमर्यादावच-नाच । ये चामुष्मात पराश्चो लोका ये चैतस्मादर्वाश्च इति । तस्मादा-दित्यादिक्षेत्रज्ञ इति प्राप्ते ब्रूमः । अन्तर्भण्डलाध्यन्तरे चाक्षिणि च उपदिक्यमानः पर प्वात्मा भवितुमईति तद्धमोपदेशात सर्वपाप्मो-हयो नाम तस्य धर्मः । तिविचेचनार्थमेवैनमुन्नामानं करोति । तस्यो-दिति नामेन्यक्षिपुरुषस्यापि तदेव नामातिदिश्यते यज्ञाम तन्नामे-ति । न च संसारी कश्चित् सर्वपापविनिर्मुकोऽस्ति अन्यथा संसारि-त्वानुपपत्तेर्न चैषा श्रुतिरन्यथा परिणेतुं राक्या हेत्वभावात । ननु रूपादिश्रवणं हेतुने परमेश्वरस्यापि सर्वशक्तित्वादुपासकानुप्र-ष्टाय क्रपोपादानसम्भवात । कि मायामयं क्रपं नेति ब्रमः पारमा-र्धिकमेवैतत् । यथाभूतार्थज्ञापकं हि शास्त्रं यत्र कारणमात्रखक्षं विवक्षते तत्र तत्परास्ताः श्रुतयोऽस्थूलमनएवहस्यमदीर्धमरूपम-ध्ययमित्येवमाद्याः स्थानव्यपदेशश्चोपासनार्थे एव मर्यादावचनं चा-धिवैवाध्यातमविभागापेक्षया सर्वेशिवत्वमेवानेन प्रकारेगोक भव-ति । न हि निरङ्क्यामैश्वयंमीश्वरादन्यत्रावकल्पते । सैव ऋक तत् साम ततुक्थं तद्यज्ञस्तद्रक्षेति सर्वात्मत्वमन्यत्र नावकरूपते । (तद्यदि वीणायां गायन्त्येतम् ते गायन्ति लीकिकस्यापि गानस्येत-द्विपयत्वं दर्शयति तदन्यत्र नावकरूपते ।)(१)॥२०॥

#### भेदव्यपदेशाचान्यः ॥ २१ ॥

• इतश्चादित्याविश्वेत्रज्ञादन्यः। कथं भेद्व्यपदेशात्। य आदित्ये तिप्रक्षिति॥ २१॥

#### आकाशस्तिङ्कात् ॥ २२ ॥

ह्यान्दोग्ये श्रूयते । अस्य लोकस्य का गतिरित्याकादा इति होवाच सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्पचन्ते आकाशं प्र-त्यस्तं यन्त्याकाशो होत्रेक्ष्यो ज्यायानाकादाः परायणमिति । तत्र सं-शयः । किमाकाशाब्देन भूताकाशमुच्यते किं वा परं ब्रह्मेति । कुतः संशयः प्रयोगद्शेनातुभयत्र भृताकाशे तावत् प्रसिद्धः प्रयोगः पर-मात्मन्यप्याकाशो वै नामकपयोर्निर्वहिता ते यदन्तरा तह्रहोति अतो युक्तः संशयः। किं तावत् प्राप्तं लोकप्रसिद्धेर्भूताकाशो गृद्यते। ननु सर्वभूतोत्पत्तिप्रलयवचनं भूताकाशे नोपपद्यते पवनाद्यपेक्षयोत्प-त्तिप्रत्यस्तमयश्रुतिराकारो ऽवकिष्टिपष्यति । अत्र कश्चिदाह । ननु पू-र्वपक्षे कर्मशास्त्रमिदं प्राप्तोति न विद्याशास्त्रमिति । अत्रोच्यते । के-नैतत् परिमाषितं वेदान्तशास्त्रे कर्म न विधातव्यमिति । भवत् क-र्मशास्त्रं को विरोधः सिद्धान्ताभिप्रायेण तु ब्रह्मशास्त्रमिति गीयते । न हि पूर्वपक्षो वेदान्तवाक्यार्थो म्रान्तिप्रभवत्वात् । एवं प्राप्ते ऽभि-धीयते । आकाशः परमेश्वरः स्यात् कुतः तल्लिङ्गात् तल्लिङ्गमन्यभि-चारी धर्मः । तेन धर्मिविशेषः परिच्छित्रते धूमेनेवाग्निः कि पुनल-लिङ्गम् । सर्वभूतोत्पत्तिः प्रत्यातमयश्च । न हि सर्वेषां भूतानां भूता-कारादुःपितः प्रलयो वा श्रूयते किं तर्हि परमेश्वरादेव मृतराद्ध्य जीवाधिष्ठितभूतवचनो महाभूतवचनश्ची(२)भयथोपपद्यते तत्राका-शस्यान्युत्पत्तिप्रलयौ परायत्ताविति सर्वभूतश्रुतिस्तत्र नावकल्पते । तस्मादाकादाः परमात्मा।प्रयोगश्च दर्शितः। क्रियायोगेन वा आकाशो-

<sup>(</sup>१)() एतकाध्यस्यी नास्ति ३ पु॰।

<sup>(</sup>२) भृतशब्द्य जीवसदिधिष्ठितभूतवचनय - पा॰ ३ पु॰।

ऽभिविधौ सर्वमिभव्याप्य प्रकाशत इत्याकायः तत्साद्ययाद्वेति ॥२२॥

#### अत एव प्राणः ॥ २३॥

या देवता प्रस्तावमन्वाय तेत्युपक्रम्य श्रयते । कतमा सा देव-तेति प्राण इति होवाच सर्वाणि ह वा इमानि भूतानि प्राणमेवा-भिसंवियन्ति प्राणमभ्युजिहते सेषा देवता प्रस्तावमन्वायत्तेति । तत्र संशयः । कि पश्चवृत्तेः प्राणस्य परिप्रद्यः कि वा परस्योपादानमिति । लोकप्रसिद्धेः पञ्चवृत्तेः परिष्रह इति प्राप्ते बूमः । अत एव पूर्वनिर्दि-ष्टाञ्जिङ्गात् प्राणः परमात्मा संवेदानोहमनं पारमेश्वरं लिङ्गमध्यु-जिहत इत्युद्रमनमुत्पत्तिरित्यर्थः। नतु पूर्वणैव न्यायेन सिद्धत्वात् पु-थगारम्भो न युक्तो यदि वा तुल्या गड्डा स्यात ततोऽयुक्तमारब्धुम । अशोज्यते । पूर्वश्रोत्पत्तिप्रलयौ न श्रुतिप्रसिद्धौ भूताकारो अत्र पुनः प्रसिद्धी कथं यदा वै पुरुषः खिपिति प्राणं तर्हि वागप्ये-प्राणं चक्षः प्राणं श्रोत्रं प्राणां मनः स यदा प्रबुध्यते प्रामादिवाधि पुनर्जायन्त इति प्रत्यक्षं चैतत् प्राणवृत्ती व-र्तमानायामिन्द्रियवृत्तयः परिखुप्यन्ते भूतानां चेन्द्रियसारत्वात् 🥕 उद्रमनसंवेशनवादी वाक्यरोषस्तेषामेवोद्रमनसंवेरानपर इति विरुध्यते । किं चोढ्गीथप्रतीहारयोरत्रादित्यौ देवते तयाश्चाब्रहात्वात् तत्साहचर्यात् प्राग्रोपि तथाभूतो गृह्यत इति विशेपाशङ्ग । परिहा-रस्त न भूतानां संवेशनोद्गमनं श्रूयते करणवृत्तिमात्रोपसंहारः श्र-यते। तज्ञ च भूतोह्रमनसंवेदानवादिनी श्रुतिरपराधिता स्यात्। अपि च स्वापकालापेक्षया संवेशनं व्याख्येयमिह वा विशेषेण श्र्यते तत् परमात्मपक्षे युज्यते । अत एव श्रुत्या निर्णीयते साहचर्यमिक-श्चित्करं यथैवात्रादित्ययोः परस्परवेलक्षण्यमेवं ताश्यां प्राणस्य प्राणं प्राणवन्धनं सौभ्य मन इति परस्मिश्वपि प्राणशब्दप्रयोगात् । प्रकर्षेण अणिति स्थिति लभते तस्मिन् कृत्वं जगदिति प्राणः ॥ २३ ॥

#### ज्योतिश्वरणाभिधानात् ॥ २४ ॥

अथ यदतः परो दिवो ज्योतिर्दीप्यते विश्वतः पृष्ठेषु सर्वतः पृष्ठेष्व सर्वतः पृष्ठेष्व सर्वतः पृष्ठेष्व सर्वतः पृष्ठेष्व सर्वतः पृष्ठेष्व सर्वेतः पृष्ठेष्व सर्वेत्वः स्वादि स्वादि

श्रुतेर्निर्णयः कृतः तथा सर्वेपाप्मोदयश्रुत्या मण्डले प्रकरणादान्त-रश्चत्या चानन्दमयोऽत्र तु निर्णायकवाक्यशेषाश्रवणात् प्रकरणातु-ष्ट्रतेश्चासिद्धत्वात् । तद्वज्जत्पादनार्थमारभ्यते । किं तावत् प्राप्तं ज्यो-ति: शब्देन तमसो निवर्तकं प्रसिद्धेः परिगृद्यते दीप्यत इति च तस्यै-घोषपद्यते । परमात्मनि तु न ज्योतिःशब्दप्रसिद्धिः । न च दीप्तिकियां क्रवंश्वास्ते विश्वतः पृष्ठेष्विति चाधारवहुत्वं तस्मिन्नोपपद्यते सुम-र्यादत्वं च सर्वगतत्वात् । ननु कार्यज्योतिषोऽपि द्यमर्थादत्वम-सिद्धमर्वागपि दिवो दर्शनात् । अस्तु तर्हि प्रथमजमिवृत-कर्त तेजः । न । तस्य प्रयोजनाभावात् । नतु चेदमेवापासनं भवत्य-योजनं भवत् । न । त्रिवृत्करणस्य सर्वप्रयोजनार्थत्वात् न चात्रिवृत्कु-तस्य प्रसिद्धमसित्वं द्यमयीदत्वं चासिद्धमेवं तर्हि कार्यज्योतिरेवास्त तस्योपासनार्थं द्यमयोदत्वं न तु निष्प्रदेशस्य ब्रह्मणः चक्षुच्यः श्रुतो भवतीत्यरपफलश्रवणाचेत्येवं प्राप्ते ऽभिश्रीयते । ज्योतिः परं ब्रह्म क्रतः पूर्वत्र चरणाभिधानात् । त्रिपादस्यामृतं दिवीति । इद्धक्तं स-वति । प्रकृतं ब्रह्मास्मिन् वाक्ये प्रत्यभिक्षायते प्रसिद्धानुवादात् । कथं यक्कळेन व्यपदेशात यदतः परो दिवो ज्योतिः प्रसिद्धमिदं वाव तिहिति विशेषविधानात कौक्षेये उनले परं ज्योतिरध्यस्योपासनी-यमिति तात्पर्यार्थः । ज्योतिः शब्दो ब्रह्मण्यपि प्रयुक्तस्तद्देवा ज्यो-तियां ज्योतिरायुर्होपासते मृतमिति । दीप्यत इति चोपपचते नि-स्यप्रकाशक्तपत्वात् । वर्तमानप्रत्ययश्चैत्रमुपपद्यते । अधिकरणनिर्दे-शक्षोपासनार्थो द्यमयीदत्वं च संसारविषयात् काललीकात्मकादा-दित्यमग्डलात् परमविखतं कारणक्रपं ब्रह्म त्रिभिजीब्रत्स्वप्रसुषुप्या-ख्यैः पादैरुपलक्षितं तैरसंस्पृष्टं कारणक्षपं ब्रह्मेति विवक्षित्वोच्यते न पुनरव्यापित्वविवक्षयेत्यदोषः। यत् पुनश्चश्चष्यः श्रुतो भवतीत्य-हपफलत्वमुक्तं तदप्युपपन्नं न हीयते फलाय ब्रह्मोपासननिय-मोऽस्ति यत्र यथोपासनं तत्र तथा फलम्। तथा चाग्निरहस्ये वा-जिनां श्वतिः । तं यथायथोपासते तदेव भवतीति ॥ २४ ॥

छन्दोऽभिधानान्नेति चेन्न तथा चेतोऽर्पणनिगदात् तथाहि दर्शनम् ॥ २५॥

गायत्री वा इदं सर्वे भूतं यदिदं किश्चेति गायत्रयास्य छन्द-

सोऽभिधानात्र पूर्वप्रकरणे ब्रह्म निर्दिष्टमस्त्वित चेत्। न। तत्र छन्दो-भिधानं तथा च्छन्दोवचनेन गायत्रीशब्देन संख्यासामान्येन चतुर्भिः पार्वैः पादवद्यद्याभिश्रीयते तरिमश्चित्तसमाधानोपदेशविवक्षया एवम-न्यत्रापि संख्यासामान्याच्छन्दोऽभिधायी छन्दोर्थान्तरेषु प्रयुज्यमा-ना दृश्यते तद्यथा ते वा एते पश्च य पश्चदश सप्त इत्युपकस्याह सेपा विराडन्नादीति संसर्गविद्यायाम् । एवं छन्दसि न ब्रह्मोपासनम् । अत्र यत् कैश्चित् करूप्यते गायत्रीच्छन्दसि ब्रह्मोपासनमिति तन्निरस्तं भव-ति। न चात्र प्रसिद्धा गायत्री प्रत्यभिज्ञायते सेपा चतुष्पदा पड्विधेति षडक्षरैः पादैश्चतुष्पदा गायत्री निर्दिश्यते । प्रसिद्धा तु त्रिपदाष्टाक्षरैः पादैर्वाजलनेयिनां तु यामेवार्थमन्याहैपैव सत्युपनयकाले अधिगता प्रत्यभिज्ञायते पादकल्पना । तत्रान्यथा उपास्याभेदे ऽपि प्रकारभेदादेव सर्वत्र विद्याभेदः शाण्डिल्यविद्यादौ तस्मादिह विद्याभेदाः। एतावा-नस्येति पुरुपसूक्ते मन्त्रः तथ सुक्तं श्वेताश्वतराणां परविद्याधिकारे पठितं ततश्च न मन्त्रेण छन्दोनिर्दिष्टमितीयं श्रुतिर्नोपपद्यते छन्दोमा-जाभिधाने तदेतदन्तराभ्यनूक्तमिति । तस्मादयमस्य गायत्री ब्राह्म-णस्य तात्पर्यार्थी विकारपाद्यविशिष्टं ब्रह्म हृदयकमले द्वारपाली-पासनपर्यन्तमुपास्यममृतत्वफलायेति । अथ यदत्र इति च प्रती-कोपासनमन्यदेव फलान्तरायेति ॥ २५ ॥

## भूतादिपादव्यपदेशोपपत्तेश्चैवम् ॥ २६॥

इतश्चेवं पूर्ववाक्ये प्रकृतं ब्रह्मोति भूतादिपाद्व्यपदेशोपपत्तेः। भूतपृथिवीशरीरहृदयानि निर्दिश्याह सेषा चतुष्पदा पङ्विधा गायत्री।
वाक्त्राणाश्यां च पङ्विधत्वं षडक्षरपरैः पादैरित चतुष्पदा गायत्रीति। स्मरन्ति च। इन्द्रः शचीपतिर्वालेन ब्रीडितो दुश्चवनोवृषा समरसुप्तासहेषद्विरिति शौनकाद्यः॥ २६॥

# उपदेशभेदान्नेति चेन्नोभयस्मिन्नप्यविरोधात् ॥२७॥

पूर्वत्र त्रिपादस्यामृतं दिवीति द्यौरिधकरणत्वेनोपदिष्टा। अत्र पुनः पश्चम्या अतोऽप्रत्यिभिशानिमिति चेत्। नायं दोषः। उभयमप्यविरोधात् सप्तम्यन्ते पश्चम्यन्ते चैकत्वं न विरुध्यते। यथा वृक्षाग्रे देयेनो वृक्षाप्रात् परतः इयेन इति । तस्मात् परमेव ज्योतिः गृद्धवाच्यं न कार्यज्योतिरिति सिद्धम्॥ २७॥

#### प्राणस्तथानुगमात् ॥ २८ ॥

अस्ति कोषीतकीनां प्रतर्दनविद्या । प्रतर्दनो ह वै दैवो-दासिरिन्द्रस्य प्रियं धामोपजगाम युद्धेन चं पौरुपेण चेत्यारभ्या-म्नाता । तत्र श्रूयते । स होवाच प्राणोऽस्मि प्रशारमा तं मामायुरसृत-मित्युपास्त्रेति । तथोत्तरत्र अथ खलु प्राण एव प्रज्ञात्मेदं दारीरं परि-मृद्योत्थापयतीति तथा न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्यादिति । समाप्ती च स एप प्राण एव प्रज्ञातमानन्दोऽजरोऽसृत इति । किमन प्राणशब्देन वायुमात्रमभिधीयते किं देवतात्मा उत जीवोऽथवा परं ब्रह्मेति नानालिङ्गदर्शनात् संरायः। किं तावद् युक्तम्। देवतात्मेन्द्रः प्राण्याखी भवेत । प्राणो हि बलं तस्य तेजो देवता या च काचन छ-तिरिन्द्रकर्मेव तदित्यभियुक्तवचनात् । मुख्यप्राणो प्रसिद्धोरिति प्राप्ते ऽभिधीयते । प्राणः परमात्मा तथा ब्रह्मप्रतिपा-दनपरत्वेन वाक्यानां समन्वयादपक्षमे तावद्वरं वृणीव्वेतीन्द्वेणोकः प्रतर्दनः प्रोवाच । त्वमेव मे वरं वृणीष्व यं त्वं मनुष्याय हिततमं म-न्यस इति । हिततमं च ब्रह्मप्राप्तरन्यन्नोपपद्यते तं मामायुरमृतमुपा-स्वेति च ब्रह्मपरिब्रहे ऽवकल्पते । स एष प्राण एव प्रज्ञात्मानन्दोऽज-रोऽमृत इति चोपसंहारोऽवकल्पते॥ २८॥

## न वक्तुरात्मोपदेशादिति चेदध्यात्मसम्बन्धभूमा ह्यस्मिन् ॥ २९\_॥

पूर्वपक्षाभित्रायः प्रदृश्येते। न बक्तरिन्द्रस्थात्मोपदेशाद् विश्रहवात् देवताविशेषः स्वमात्मानं प्रतदेनायोवाच । मामेव विजानीहि प्राणोऽस्मि प्रशातमेति। निश्चिते च देवतात्मोपदेश उपक्रमवशेनान-न्दोऽजरोऽमृत इत्युपसंहारो नेतव्यः कस्मादुपक्रमे यद्विश्वातं त-द्वुपजातिवरोधित्वात् तथेव श्रहीतव्यं तद्विरोधित्वातुपसंहारविश्वानं तद्वशेनावितप्रते अन्यथा ह्यक्वाक्यता न स्थादिति प्राप्ते समाधानमुच्यते । अध्यात्मसम्बन्धभूमा ह्यस्मिन्निति । आत्मन्यध्यु-परि वर्तमानः सम्बन्धोऽध्यात्मसम्बन्धः प्रत्यगात्मविषयसम्बन्धभूय-स्त्वादित्यथः । अस्मिन्नध्याये यावद्ध्यस्मिन् ह्यरीरे प्राणो वसति तावदायुरिति प्राणस्येव प्रशातमनः स्वातन्त्रयं दर्शयति । तथा प्राणा

एव प्रज्ञात्मेदं शरीरं परिगृह्योत्थापयतीति न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्यादिति चोपकस्य तद्यथा रथस्यारेषु नेमिरिपैता नामा-धरा अपिता प्रवमेवेता भूतमात्राः प्रज्ञामात्रास्यपिताः प्रज्ञामात्राः प्राम्यो ऽपिताः स प्रष प्राण एव प्रज्ञात्मानन्दोऽजरोऽसृत इति सर्वा-श्रयं नाभिभूतं परमात्मानमेवोपसंहरति । स म आत्मात् विद्यादिति 'वोपसंहरति।अयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूतिरिति च शुत्यन्तरम्।तस्मा-द्यात्मविषयवाष्यभूयस्त्वाश्च देवतात्मोपदेशः शक्यो विज्ञातुम् ॥२९॥

कथं तर्हि धक्तुरात्मोपदेशस्तदुच्यते ।

# शास्त्रदृष्ट्या तूपदेशो वामदेववत् ॥ ३० ॥

इन्द्रो देवताविशेषः स्वमातमानं परमात्मत्वेनाहमेव परं ब्रह्मे-त्यार्षेण दर्शनेन परयन्तुपदिशतिस्म । मामेव विजानीहीति। यथा तदौ-तत् पश्यन्त्रविवीमदेवः प्रतिपदे प्रहं मनुरभवं सूर्यश्चेति । तस्मा-द्वक्तुरात्मोपदेशः परमात्मपरिब्रहे न विरुध्यते ॥ ३०॥

पुनः प्रत्यवितष्ठते । यंद्यपि देवतात्मोपदेशो न भवति तथापि न ब्रह्मोपदेशपरत्वमस्मित्रध्याये प्रतिपत्तुं शक्यत इति तदेत-खोद्यमुपन्यस्य निराकर्तुमाह ।

# जीवमुख्यप्राणलिङ्गान्नेति चेन्नोपासात्रैविध्यात् ॥३१॥

न ब्रह्मप्रतिपत्तिरेकान्तेनाश्रयितुं सक्या कुतो जीवलिङ्गानमुस्यप्राणलिङ्गाच । जीवलिङ्गं तावस वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्यादिति । मुख्यप्राणलिङ्गम् । अथ खलु प्राण एव प्रज्ञात्मेदं शरारं परिगृह्योत्थापयतीति । तस्मान्न ब्रह्मवाक्यमिति चेन्नेतदे वं उपामान्नेविध्यादेवं सति त्रिविधमुपासनं प्रसज्येत जीवोपासनं मुख्यप्राणीपासनं ब्रह्मोपासनं चेति । अत्र चोपक्रमोपसंहारयोरेकार्थपरत्वादेकः
मिदं वाक्यं निश्चितम् । कथं पुनरूपक्रमोपसंहारयोरेकार्थपरत्वादेकः
सिदं वाक्यं निश्चितम् । कथं पुनरूपक्रमोपसंहारयोरेकार्थपरत्वं हितत्मोपदेशादुपक्रमे तं मामायुरमृतमुपास्वेत्यमृतश्चात् स एय प्राण
एव प्रज्ञातमानन्दोऽजरोऽमृत इत्युपक्रमोपसंहारी हश्येते । तन्मध्यपतितानां वाक्यानां तत्परत्वेनान्वयो युक्तो नार्थान्तरत्वं वाक्यभेददोषप्रसङ्गात् । जीवप्राणलिङ्गयोक्ष परमात्मपरत्वेन परिणेतुं शक्यत्वात् प्राणस्तावत् परमात्मा यतस्तथा च श्चतिः ।

न प्राणेन नापानेन मर्त्यो जीवति कश्चन । इतरेण तु जीवन्ति यस्मिन्नेताबुपाश्चिती ॥ इति ।

जीवलिङ्गमपि परिणेतुं शक्यं न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्यादिति । वचनिक्रयाहेतुभूतं परमात्मानमात्मत्वेन विद्यादित्यर्थः। तथा च श्रुतिः । यहाचानभ्युदितं येन वागभ्युचते तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिद्मुपासत इति। येन वागिन्द्रियं प्रवर्त्यते सर्वा-न्तरं तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं इत्यजातं शरीरेन्द्रियविषयसंज्ञं य-दिदमुपासते प्राणिनः सेवन्त इत्यर्थः। एवं च सर्वकार्यकारणप्रत्या-ख्याने ।।न्तर्यामिनं सामान्यभूतं वेदितव्यमुक्तोपसंहरति न वाचं विजिशासीत वक्तारं विद्यात् । तद्यवा रथस्यारेषु नेमिरिपैता नाभा-बरा अर्पिता एवमेवैता भूतमात्रा इत्युक्ता स एव प्राण एव प्रशातमा-नन्दोऽजरोऽमृतः स न साधुना कर्मणा भूयान्नो एवासाधुना कनी-यानेष होव साधु कर्म कारयति तं यमेश्यो लोकेश्य उन्निनीयत एव उ एवासाधु कर्म कारयति तं यमेश्यो लोकेश्योऽधो निनीषत एष लोकपाल एव लोकाधिपतिः स म आत्मेति विद्यादिति । अन्यत्रापि ब्रह्मणि प्राणशब्दप्रवृत्तेराश्रितत्वात् । प्राणवन्धनं हि सौम्य मन इति। इह तु ह्यातुपपत्तेः। अपरे तु त्रिविधमुपासनमिह विवक्षितमिति सू-त्रार्थे वर्णयन्ति । प्राणोपासनं जीवोपासनं ब्रह्मोपासनमिति । पत-दुक्तं भवति प्रागाधर्मेण जीवधर्मेण स्वधर्मेण तुल्योपास्यमिति ॥३१॥

इति शारीरकमीमांसाभाष्ये भास्करभगवत्त्रणीते प्रथमा-ध्यायस्य प्रथमः पादः समाप्तः॥



#### ॐ नमः परमात्मने ।

# भास्करीयब्रह्मसूत्रभाष्ये

प्रथमाध्याये द्वितीयः पादः ।

श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यानामेवान्योन्यवलावलावधा-रणसंदिश्चमानवचनव्यक्तिषु वाक्येषु निर्णयार्थे द्वितीयतृतीयौ पादा-वारभ्येते ।

#### सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात् ॥ १ ॥

सर्वे खिवदं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपासीत अथ खलु कतु-मयः पुरुषो यथा ऋतुरस्मिन् लोके पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवति स कतुं कुर्वीत मनोमयः प्राग्रहरीर इत्यादि समाम्नायते । तत्र संशयः। किमन्न मनोमयत्वादिधर्मः शारीर उपास्यत्वेनोपदि-इयते कि वा ब्रह्मेति । कि तावत् प्राप्तं शारीर इति । कुतस्तस्य हि म-नोमयत्वादिलिङ्गाव्यभिचारान्न परस्य अप्राणो ह्यमनाः शुभ्र इति म-नःप्राणसम्बन्धाभावश्रुतेः । नतु च लिङ्गात् तच्छ्रुतिर्वेलीयसी श्रूयते च ब्रह्मशब्दः। सत्यमेवम्। इह तु ब्रह्मश्रुतिरन्यार्था समविधिपरं हीदं वाक्यं कथं यस्मात् सर्वमिदं विकारजातं वहीव तज्जत्वात् तल्लवात तदनत्वाच । सर्वस्य चैकत्वेन कचिद्रागादयः प्रवर्तेरन् । अतः शान्त उपासीतेति स ऋतुं कुर्वीतेति उपासनं विधीयते। अतो मनोमययत्वादिभिर्धर्मेविशिष्टस्य जीवस्य उपासनमत्र विधीय-ते। अग्रीयस्त्वश्रुतिश्चैष म आत्मान्तर्हृद्ये ऽणीयान् बीहेर्वा य-वाहेति जीवस्यारात्रमात्रस्यावकल्पते नात्रमेयस्य ब्रह्मगाः ज्याय-स्त्वं तु ब्रह्मभावापेक्षयाऽवकिष्ण्यत इतिं प्राप्ते ब्रूमः परं ब्रह्मा-त्रोपास्यं कुतः सर्वत्र सर्वेषु वेदान्तेषु मुलकारणस्य प्रसिद्धस्या-त्रोपदेशात सर्वे खल्विदं ब्रह्मेति । नन्वन्यार्थं ब्रह्मश्रहणमित्युक्तम् ।

सत्यं तथापि सिन्निहितत्वात् (१) तद्देश्यया प्रकरणगतानामुक्तरेषां वाक्यानां प्रवृत्तेः शान्त उपासीतेत्युक्ते किमुपासीतेत्यपेक्षा जायते । तत्रायं विधिरवतरित स कतुं कुवींत कतुः सङ्कृत्यः समाधिरित्य-थः । ब्रह्मोपासीतेतिप्रकृते न ब्रह्मपदेन निराकाङ्क्तं वाक्यं सम्पवते । अत्य च सामान्याविधेर्गुणविशेषविधानार्थमुक्तरं वाक्यजातम् । जीवस्य पुनकपक्रमे अनुपादानाक्षोक्तरत्रानुवृत्तिरिति न तस्योपास्यत्वम् । सन्नोमयत्वं ब्रह्मण्युपपथते । मनसा विशुद्धेनोपलक्ष्यते ऽतो मनोमय उच्यते । प्राणप्रेरितदारीरवृत्तित्वाच प्राणदारीर उच्यते । अप्राणो हामना इति केवलकारणविवक्षयेत्वविरोधः ॥ १॥

### विवक्षितगुणोपपत्तेश्च ॥ २ ॥

वक्तुमिष्टा गुणा विविक्षिताः सत्यसङ्करणाद्यः ते परस्मिन् ब्रह्म-ण्युपपद्यन्ते । कथं पुनरकृत्रिमे वेदे वक्तुभिच्छा सम्भवति । नायं दोपः । उपादेयत्वेनानुपादेयत्वेन च विविक्षितत्वमिवविक्षितत्वं चो-च्यते । यदुपासनार्थमुपादीयते तिद्वविक्षितिमित्ययं सूत्रोपालम्भः॥२॥

### अनुपपत्तेस्तु न शारीरः ॥ ३ ॥

तुशब्दोऽत्रधारणार्थो ब्रह्मैबोपास्यं न शारीरः कस्मात् तस्मि-न् सत्यसङ्क्रपादीनामनुपपत्तेः॥३॥

जीवविषयः पूर्वपक्ष इतिप्रदर्शनार्थ ब्यतिरेककथनार्थ च सूत्रम ।

#### कर्मकर्तृव्यपदेशाच ॥ ४ ॥

इतश्च न शारीरो मनोमयो यस्मात् तस्य कर्तृत्वेनोपासकत्वेन टयपदेशः कर्मत्वेनोपास्यत्वेन प्राप्यत्वेन च ब्रह्म व्यपदिश्यते। पत-भितः प्रेत्याभिसम्भवितास्भाति । एतं प्रकृतं मनोमयत्वादिगुणमा-तमानमितः शरीरपातादृध्वेमभिसम्भविता प्राप्तास्मीति यस्यैवं निश्चिता बुद्धः स प्राप्तोत्युपासक इत्यर्थः॥ ४॥

### शब्दविशेषात्॥ ५॥

समानप्रकरणे चाजिनां श्रुतिः यथा। ब्रीहिर्वा यवो वा इया-

<sup>(</sup>१)संबंधतलात् - पा० २ ५०।

भाको वा इयामाकतण्डुलो चा प्यमयमन्तरात्मन् हिरण्मयः पुरुष इति । अन्तरात्मिनित सप्तम्यन्तो जीववचनस्ततो यः प्रथमान्तः शब्द-विशेषः तथोश्च भेदायुपासको जीवो नोपास्य इति ॥ ५ ॥

#### स्मृतेश्रा। ६॥

र्ष्श्वरः सर्वभूनानां हृद्देशे यसते ऽर्जुन इति(१)। तदेवं चतुभिः स्त्रैजीवपरयोभेदः प्रतिपादितो न्यायापपन्नश्च प्रत्यक्षानुमानागमसिद्धत्वादभेदश्च सिद्धो नान्योऽतोऽत्रास्ति द्रष्टा तत्त्वमसीति। तदेतद् भेदाभेददर्शनं स्त्रकाराभिमतमरोचयमानाः केचिनमायावादिनो वदन्तीश्वरस्यैव संसारित्वं तदंशभूतो जीदो नामा
नास्यविद्याकार्टपतोपाधिकृतभेदाद्यवहारः संसारीति। तदेतदयुक्तम्।
नेश्वरस्य संसारित्वमविद्याऽयोगाद्विज्ञानमानन्दं ब्रह्मेति निरितशयानन्दस्वरूपत्वात् स्वभावसिद्धविद्याक्षपत्वाद्य। न तस्याविद्यायोगः
सम्भवति स च सर्वज्ञः सर्वशक्तिः सन् कस्मादात्मानं संसारिग्रं
कुर्यात् यो हि परतन्त्रः स वन्धनागारे प्रवेदयते ऽपि। तस्मात् तदंशभूतस्य जीवस्याविद्याकामकर्मयोगात्तु संसारित्वम्। यथा चैतत् तथोरत्र निषुणं वश्यामः॥ ६॥

# अर्भकौकस्त्वात् तद्यपदेशान्नेति चेत् न निचाय्य-त्वादेवं(२) व्योमवञ्च ॥ ७ ॥

अर्थकमल्पमोको नीडमायतनं यस्यासावर्भकोकान्तस्य भाव-स्तर्च ततः परिच्छिन्नायतनत्वादेष मे आत्मान्तर्हृद्य इति स्वदा-ब्देन च व्यपदेशादणीयानिति जीव प्वोपास्यो न सर्वगतः परमात्मेति चेत् । नैतदेवम् । अल्पपरिमाण्हृद्ये निचाय्यत्वादेवं व्यपदिश्यत न सर्वगतिनृष्ट्रपर्थम् । अणीयस्त्वं च सूक्ष्मत्वविवक्षया न परिमा-णाल्पतया ज्यायान् पृथिव्या इत्युत्तरश्रुतिविरोधात् । यथा च सूची-पारापेक्षया काशाज्यत्वं व्यपदिश्यते तद्वत् ॥ ७॥

# सम्भोगप्राप्तिरितिचेन्न वैशेष्यात् ॥ ८॥

<sup>(</sup>१) ग्रहेंगे इत्नेन तिष्ठतीति - पा॰ २ पु॰।

<sup>(</sup>१) चेत् नित्यनिचायाकादेवं - पा॰ १ पु॰।

सर्वहृद्यसम्बन्धात् सुसदुःस्राद्यपमोगप्राप्तिरिति चेन्न वैदोष्यात् विदोषो हि जीवपरयोर्भवति।जीवस्य हि सुखदुःस्रभोगे कर्म निमित्तं नेश्वरस्य अपहतपाप्मादिगुणश्चासौ श्रूयते । न च देशप्राप्तिमानेगा तदीयधर्मप्राप्तिने हि नभसोऽग्निदेशसम्बन्धाद्दाहयोगः । तस्मा-जीवस्यैवोपभोगो न परस्येति सिद्धम्॥८॥

#### अत्ता चराचरग्रहणात् ॥ ९ ॥

कठविश्व पट्यते । यस्य ब्रह्म च क्षत्रं चोभे भवत ओद्नो
मृत्युपंस्योपसेचनं क इत्था वेद यत्र स इति । ओद्नम्रहणेन भोज्यं
निर्दिश्यते तस्य च भोक्ता भवितन्यमिति अत्ता प्रतीयते स किमिन्नर्जीवः परमात्मेति सन्दिद्यते त्रयाणामिह प्रकृतत्वात् । अग्निरसेति तावत् प्राप्तम्(१) । तस्य ब्रह्मक्षत्रादिद्हने सामर्थ्यात् । विज्ञानातमा वा स्यात् तस्य भोक्तृत्वप्रसिद्धेः पिष्पलं स्वाद्वत्तीति । न परोऽनश्निति प्रतिषेधादेवं प्राप्ते ब्र्मः । अत्ता पर एव स्थावरजङ्गमप्रह्णात् । नतु नास्तीह ताह्यः शब्दः तथापि सामर्थ्याद्वगम्यते(२) । मृत्यूपसेचनप्रहणात् मृत्युर्विनायस्तेन व्याप्तिरुपसेचनमभिप्रतं कृत्स्नं च तेन व्याप्तं कार्यम्। न चाग्नराकाशाद्युपसंहारे ।
न चात्राग्निः साक्षात् प्रकृतो ऽस्ति इत्यग्नेः प्रकृतत्वात् । अनश्नित्तित्
च कर्मफलमोगप्रतिषेधः । उपसेचनश्रत्या सर्वप्रप्तिब्रह्मक्षत्रग्रह्णामनुवादमात्रमन्यनिवृत्तौ वाक्यभेदात् ॥ ९ ॥

#### प्रकरणाच ॥ १०॥

परस्यैतत् प्रकरणम्। न जायते म्नियते वा विपश्चिदिति । प्रकृत-त्वाद् बुद्धौ विपरिवृत्तिः सिन्निधिरिधकार इति चानर्थान्तरमतो लिङ्गप्रकरणाभ्यां पर पवेति स्थितम् ॥ १०॥

# गुहां प्रविष्टावात्मानौ हि तद्दरीनात् ॥ ११ ॥

कठवछीष्वेवं पट्यते । ऋतं पिवन्तौ सुकृतस्य लोके गुहां प्र-विष्टौ परमे पराध्यें । छायातपौ ब्रह्मविदो वदन्ति पञ्चाग्नयो ये च

<sup>(</sup>१) प्रतिपत्तव्यम् - पा॰ २। १ पु॰।

<sup>(</sup>२) यद्यते - पा० २ पु॰। गम्यते - पा० ३ पु॰।

त्रिणाचिकेता इति । तत्र सन्देहः कि बुद्धिजीवी निर्दिण्युत जीवपरमात्मानात्रित । किमन युक्तं बुद्धिजीवी गुहां प्रविष्टावितिविशेषणात । न सर्वगतस्य ब्रह्मणो गुहाप्रवेशकरूपनं युक्तं शरीरं हृद्यं
वा गुहा । सुकृतस्य लोक इति चान्तःकरगाजीवयोष्ठपपद्यते । अन्तःकरणयुक्तां हि जीवः कर्मकृतो लोके फलममृतव्यपदेश्यं भुद्धे
न पर इति प्राप्ते बूमः । गुहां प्रविष्टावात्मानी हीति । हि हेती यस्मात् तो चेतनत्वात् समानस्त्रभावी संख्याश्रवणेन च समानजातीयप्रतिपत्तिर्दृश्यते । अस्य गोर्द्धितीयोऽन्वेष्टव्य इति गीरेव प्रतीयते
नाश्वः । यदुक्तं गुहाप्रवेशकरूपनमयुक्तमिति । न । कर्ष्यते तद्दर्णनात् ।
प्रवेशस्य श्रुत्यन्तरे द्र्यनात् । यो वेद निहितं गुहायामात्मानमनिवच्छ गुहां प्रविष्टं गुहाहितं गद्धरेषु पुराणमिति । क्यमन्न मानमिति चेन्नायं विरोधः छन्निन्यायेनोपपत्तेः । यदि वा जीवः पिवित
तमितरः पाययतीत्युभयोः पानकर्तृत्वं प्रमाणान्तरसिद्धमन्यते ।
छायातपवदन्योन्यविलक्षणत्वान्न विरुध्यते छायातपाविति ॥ ११ ॥

# विशेषणाच ॥ १२ ॥

गन्तगन्तव्यभेदेन विशेषणात्। सोऽच्वनः पारमाप्तोति तद्विष्णोः परमं पदमिति। द्वा सुपणंत्यत्राप्ययमेव न्यायः। परमकरणे श्वेता-श्वतराणामप्ययं मन्त्रः पट्यते। अनन्तरश्च मन्त्रस्तावेव दर्शयति। समाने वृक्षे पुरुषो निमग्नोऽनीशया शोचित मुद्यमानः। जुष्टं यदा पद्यत्यन्यमीशमस्य महिमानिमिति वीतशोक इति। तदेवं श्वेतिस्-त्रकारी जीवपरयोभेदं दर्शयतः। केचित्तु श्रुत्थर्माचार्योक्ति च प्-ष्ठतः कृत्वा मायामात्रं स्वबुद्धा कर्ण्यत्वान्यदेव दर्शनं रचयन्ति। तम्र। तत्रायमपि।

गतानुगतिको लोको न लोकः पारमार्थिकः। पदय लोकस्य मुर्कत्वं नाशितं ताम्रमाजनम् ॥ इति ॥ १२ ॥

# अन्तर उपपत्तेः ॥ १३ ॥

य एषोऽन्तरिक्षणि पुरुषो इहयते एष आत्मेति होवाच एत-दमृतमभयमेतद् ब्रह्मेति छान्दोग्ये श्रूयते। तत्र सन्देहः कि छाया-दमाऽक्षिकाने निर्दिदयते कि वा जीवोऽधिष्ठात्री देवतादित्योऽयहे- भ्यर इति । कि तावष प्रतिभाति छायातमा तस्य एएयत्वप्रसिद्धेः । विद्वानात्मनो वायं निर्देशः स हि रूपप्रहणार्थे चक्षुवि स्विन्हितां भवति । देवता वा रिमिभिरेषोऽस्मिन् प्रतिष्ठित इतिश्रुतेरा-त्मत्वामृतत्वादि च देवताजीवयोः कथि चित्रुतेराद्यामृतत्वादि च देवताजीवयोः कथि चित्रुतेराद्यामृतत्वादि । अतो नेश्वर्यम् स्थानिवशेषनिर्देशादित प्राप्ते वृत्यः । पर एव चक्षुष्यन्तरः पुरुष इहोपिद्धः कस्मादात्मत्वामृतत्वाद्युपपत्तेर्भुष्यया वृत्या शर्व्यार्थश्च प्रथमं प्रतीयते स शब्दार्थों नेतरः पौरुषेयो हि सः संयर्वामाद्यपत्तेश्च(१) एतं संयद्वाम इत्याचक्षते एतं हि सर्वाणि वामान्यभिसंयन्ति । एष उ एव वामनीरेष हि सर्वाणि वामानि न-यति । क्वयाणानीत्यर्थः । एष उ एव भामनीरेष हि सर्वेषु छोकेषु भातीति ॥ १३ ॥

#### स्थानादिव्यपदेशाच्च ॥ १४ ॥

कयं पुनः सर्वगतस्य स्थानव्यपदेश इत्युपासनार्थमिति ब्रूमः। यथा दहरं पुण्डरीकमादित्ये चश्चुणि तिष्ठश्चिति च तत्रतत्र सशि-धानं दर्शयतीति। आदिब्रहणमुपासनार्थे नामकपमप्यस्य निर्दिश्यते। तस्योदितिनाम हिरण्यदमश्चरित्यादि। चशब्दः सम्भावनायास् ॥१४॥

### सुखविशिष्टाभिधानादेव च ॥ १५॥

पूर्वत्र सुखविशिष्टस ब्रह्मणोऽभिधानात तदेव प्रकृतमंत्र परामृरयते संयद्वामादिगुण्यविधानार्थं गतिविधानार्थं च।प्राणो ब्रह्म कं ब्रह्म
कं ब्रह्मोति।तत्र सूत्रात्मा समस्तजगिहधारियता प्राण इति निर्दिश्यते।
तिहिशिष्टं ब्रह्मोपास्पमित्यर्थः। कं ब्रह्मोत्यनेन सुखविशिष्टत्वमुच्यते।
कं कंशब्द्मान्योन्यव्यवच्छेदे नतु ब्रह्मसम्बन्धार्थे पुनरुक्तम्।यद्वाव कं
तदेव कं यदेव कं तदेव कमिति कंशब्देन सुखवाचिनाकाशे विशेविते भूताकाशो निवर्तते खंशब्देन चाकाशवाचिना सुखे विशेषिते
सामान्यसुखनिवृत्तिः। तदेवं निरितशयानन्दगुणं ब्रह्म प्राणविशिष्टं
चोपास्पमिति समुदायार्थः। चशब्दो हेतुसमुच्चयार्थोऽवधारणार्थः
प्रकृतरः। यथा पुष्करप्रकाशे आपो न स्थिष्यन्ते प्रवमेवविदि

<sup>(</sup>१) संयत्वाचा प्रथ्यपत्तेष - पा॰ २ पु॰। चवनचे ऽपि।

पापं कर्म न त्रिज्यत इतीयं श्रुतिरन्यत्र नावकस्पते । अत्रावसरे उत एव तद्रक्षोति(१) सूत्रमन्यं पठन्ति तत् पुनर्गतार्थमिति अन्येनी-सिधीयते ॥ १५ ॥

## श्रुतोपनिषत्कगत्यभिधानात् ॥ १६॥

श्रुता उपनिषद् आत्मविद्या येनासी श्रुतोपनिपत्कः । उपनि-पीद्दित विशीर्यन्ते संसारम्भथ्यो यस्यां सा उपनिषद् विद्या मुख्य-या दृत्या । तत्स्योगाद्दन्थं।ऽच्युपनिषदुच्यते । तस्य ब्रह्मविदो या ग-तिदेवयानाख्या प्रांसद्धा श्रुत्यन्तरे अधोत्तरंण तपसा ब्रह्मचर्थेगा श्रद्धया विद्ययात्मानमन्तिष्यादित्यभिजयन्ते(२) पत्रद्धे प्राणा-नामायतनमेतद्भृतमभयमेतत् परायणमतस्मान्न पुनरावर्तन्त इति । सेवेहांपकोशास्त्रस्य श्रुतोपनिषत्कस्याभिश्रीयमाना दृश्यते ते ऽचिषमभिसम्भवन्तीति तथा प्रसिद्धया ब्रह्मनिर्देशोऽयमिति निश्ची-यते ऽन्यथानुपपत्या॥ १६॥

#### अनवस्थितेरसम्भवाच नेतरः ॥ १७ ॥

न छायापुरुषः कस्मादनविक्षतेः । न हासी चश्चण्यविक्षतो ये-नाखोपदेशः स्वात् पुरुषान्तरसित्रधाने हि इदयते । न च तथा वा-क्यार्थः शक्यः करूपयितुम् । यथाश्रुतोपपत्तेरसम्भवाद्यात्मस्वाम्-तत्वादीनाम् । अचेतनस्वादिक्षानात्मदेवतयोरसम्भवः । न चामृतत्व-व्यायः च जीवस्योपपद्यते । सर्वदा सांसादिकतया आद्यात-त्वात् । देवतायाध्य अयमित । तथा च भीषास्माद्यातः पवते भी-षोदेति सूर्यः भीषास्मादश्चिश्चेन्दुस्य मृत्युर्धावति पश्चम इति मन्त्र-वर्णाद्यद्विद्वः समाहितचेतोभिद्ययत इति द्वष्टव्यम् ॥ १७॥

# अन्तर्याम्यधिदैवाधिलोकादिषु(३) तन्दर्भव्यपदेशात्॥१८॥

य इमं च लोखं परं च लोकं सर्वाणि च श्तान्यन्तरो य-मयतीत्युपक्रम्य भ्र्यते । यः पृषिच्यां तिष्ठत् पृथिच्या अन्तरो यं पृ-

<sup>(</sup>१) श्रीभाष्ये रामातुलाचार्येरिटं स्त्रं घृतम् । तब च चत एव च स बद्धे ति पाउ: ।

<sup>(</sup>२) भालानमभिनयकः – पा॰ २। १ पु॰।

<sup>(</sup> ३ ) धनायां स्याचित्र वादिवित शाहरभाष्य पाठः

थिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरी यसयत्येप त भारमान्तर्याम्यमृत इति । तत्र । अधिदैवतमधिलोकमधिवेदमधियक्ष-मिथमूतमथाध्यातमं च कश्चिदन्तरवस्थितो यमयिता चान्तर्यामीति व्यपदिश्यते । तत्र सन्देहः कि देवतात्मा यमयिता कश्चित कि वा जीवः किं वा परमात्मेति । किं तावद्युक्तं जीवः स्याद्य स हि का-र्यकारणसङ्घातमात्मीयं भोगार्थमन्तरवस्थितो यमयतीति श्ठिष्यते । न परमातमा तस्याकार्यकारणत्वात् । देवता वाभिमानिनी नियन्त्री स्यादिति प्राप्त उच्यते । अन्तर्यामी पर एव कुतस्तद्धमञ्यपदेशात् । सर्वभृतयमयितृत्वं नाम तस्य धर्मी नान्यस्यावकल्पते । समस्तं हि विकारजातमनुप्रविदय कारणत्यान्मृदादियत्सर्वदाक्तित्वाच(१) नि-यमयितृत्वमुपपन्नमात्मत्वममृतत्वं च तस्मिश्रेव मुख्यम् । अतः शु-तिलिङ्गाश्यामीश्वरोऽन्तर्यामीति निश्चीयते । श्रुतिर्नाम यत्र श्रवणादे-षार्थोऽवगम्यते न निमित्तान्तरात् स श्रुत्यर्थः । श्रवगां श्रुतिः । यश सामर्थ्यादर्थनिश्चयस्तिङ्गमः । संहत्यार्थाभिधानं पदानां यत्र त-द्वाक्यं मुख्यया बृत्या गौण्या लक्षण्या वा । प्रकरणं तु व्याख्यातं पुरस्तात्। यं पृथिवी न वेदेति च देवतापरित्रहे नोपपद्यते सा हि स्वात्मानं विजानीयात् । एष त आत्मेति चाव्यतिरेकपष्ठी जीवपरि-प्रहे नोपपद्यते । यं नियमयत्यन्तर्यामी तदीयमेव कार्यकारणमनुप्र-विदय नियमयति सर्वेशक्तित्वादिति नास्य कार्यकारणमपरम-पेक्षणीयम् ॥ १८॥

# न च स्मार्तमतन्द्रमीभिलापात्(२) ॥ १९॥

यद्यप्यद्रष्टाद्यो धर्माः प्रधानस्यापि सम्भाव्यन्ते तथापि न स्मातं प्रधानमिह नियन्तु परिगृह्यते । स्मृतिप्रतिपन्नं स्मार्तम् । क-स्माद्तद्धर्माभिलापात् । तस्य धर्मस्तद्धर्मः न तद्धर्मोऽतद्धर्मः त-स्पामिलापादभिधानाचेतनधर्मोपदेशादित्यर्थः। अहप्रो द्रष्टा अश्चतः श्रोतेति । ईश्वतेनीशद्धमित्यत्र निरस्तमप्यद्दप्रादिधर्मसम्भवादाश-द्भ्य पुनर्निरस्यते ॥ १९॥

यद्यचेतनम(३)न्तर्यामि न सम्भवति माभूत् चेतनत्वासु

<sup>(</sup>१) सर्वे ज्ञालात् सर्वे श्रीताला ह - पा॰ २। १ पु॰।

<sup>(</sup>२) न च कार्तमतद्वर्माभसापाच्छारीरथेति म्चपाठः श्रीभाषे। हत्राते।

<sup>(</sup> २ ) यदचितनलात् प्रधानम् – पा० २ । ३ पु० ।

जीवः स्यात स हि द्रष्टा श्रोता चेत्याशङ्का निराकरणायाह। शारीरश्रोभये ऽपि हि भेदेनेनमभिधीयते (१)॥२०॥

नेति प्रवस्त्राद्यश्चित्रानुकृष्यते । न जीवो ऽन्तर्यामी तस्य पृथिव्यादिषु नियमनसामध्ये न सम्माव्यते अत्र चेकस्येव सर्वावकारेषु नियन्तृत्वं श्रूयते । आपि चोभये काण्या माध्यन्दिनाश्च विज्ञान
नात्मनोभेंदेनेनमन्तर्यामिणमभिधीयते । यो विज्ञान तिष्ठज्ञिति
काण्याः । य आत्मनि तिष्ठज्ञिति माध्यन्दिनाः । विज्ञानशब्देन च विज्ञानप्रधानो जीव प्रवोच्यते। अत्र के चित्राहुः । ननु क्रयमेकास्मिन् देहे
ह्या द्रष्टारो सम्भवत इति । को विरोधो येनेवमुच्यत इति । श्रुतिर्हि
नान्योऽतोऽस्ति द्रष्टेति प्रकृतादन्तर्यामिणाऽन्यं वारयतीति । अत्रोच्यते ।
यथवियमेव भेदं दर्शयति तथा पूर्वमुदाहृतम् । आत्मनि तिष्ठज्ञिति
भेदं दर्शयति कि न पद्यसि न ह्यस्याः श्रुतर्वचनं सुभगायचनिम्नानाद्रणीयम् प्रामाण्यतुल्यत्वादतो भेदाभेदौ प्रहातव्यो
न च तात्पर्यकृतो विशेषोऽन्तर्यामिखकप्रविज्ञानप्रत्वात् प्रकरणस्य
नियन्त्रन्तराशङ्कानिष्ट्रपर्यमापि शक्यते वर्णयितुम् । नान्यः सर्वस्य
द्रष्टास्ति सर्वथा यं पृथिवी न वेदेति देवतादिसंत्रज्ञानुपन्यस्य तद्रपलापो न युज्यते ॥ २० ॥

# अदृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्तेः ॥ २१ ॥

आथर्वणे श्रूयते । अथ परा यया तदश्ररमिश्वगम्यते । यत्तद्दे-इयमग्राद्यमगात्रमवर्णमचश्चःश्रोत्रं तदपाणिपादं नित्यं विभुं सर्व-गतं सुसूक्ष्मं तद्व्ययं यद्भृतयोनि परिपश्यन्ति श्रीरा इति । तत्रदं चिन्त्यते । किं प्रधानमद्दयत्वादिगुणकमथ विज्ञानात्माऽध पर-मात्मंति। किं तावत् प्राप्तं प्रधानमिति । पूर्वत्र द्रष्टृत्वादिगुणत्वासम्भ-वात् पर्धुद्रसम् । इह त्यदृश्यत्वादिगुणसम्भवाद्विवशा युक्तेति । नतु चात्रापि यः सर्वेकः सर्वविद्रिति गुणान्तरं न सम्भवति।नायं दोषः। अक्षरात् परतः परो यः स सर्वको भविष्यतीत्यश्चरवाच्यं तु प्रधान-भवेति मन्यते पूर्वपश्चवादी । जीवो वा भूतयोनिः तस्य स्वकर्मा-

<sup>(</sup>१) चत्र च श्रीभाषी उभवे इपि हि भेटेनैनमधीयत इति मृत्याठी ह्याते । शाहरभाषी तु चभिषीयत इत्यन चथीयत इति पाठः ।

जितत्वाद्भृतानां निमित्तभावोऽस्ति योनिशन्दोऽस्मिन् पक्षं निमित्तवचनो व्याख्येयः।अपि चाचेतनानां पृथिव्यादीनां हष्टान्तान्तरेणो-पादानाद्वंतनं प्रधानं युक्ततरं यृहीतम् । ऊर्णनाभिश्वारीरं च सू-प्रस्य योनिश्चेतनाधिष्ठितं न चंतनादेव सूत्रं जायत इति. चेतन-स्य योनिश्चेतनाधिष्ठितं न चंतनादेव सूत्रं जायत इति. चेतन-स्य योनिश्चेतासिति प्राप्ते ऽभिधीयते । अदृश्यत्वादिगुणकः परो भिवतुम्हति । कुतो धर्मोक्तेस्तद्व्यभिचारी धर्मे इहोच्यते । यः स-वेषः सर्वविद् यस्य ज्ञानमयं तप इत्यनन्तरं च यथा सुदीप्तात् पाचका-द्विस्फुलिङ्गाः सहस्रशः प्रभवन्ति सक्तपास्त्रधाक्षराद्विधाः सौभ्यभावा इति प्रकृताद्भृत्योनरक्षराद्वुत्पत्ति दर्शयति । यथा सतः पुरुषात् कशालोमानि तथाक्षरात् सम्भवतीह् विश्वमिति । विशेषकप्रश्चेवम् । स ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याप्रतिष्ठामथर्वाय ज्येष्ठाय पुश्चाय प्रहिति । तद्रपेक्षयोत्तराणि(१) वाक्यानि प्रवृत्तानि । द्वे एव तु विद्ये वेद्तिव्ये इति स्वोक्का भय परा यया तद्क्षरमधिगम्यत इति । परत्वं च विद्यायाः परव्रद्वामिते तत्रक्षरमधिगम्यत इति । परत्वं च विद्यायाः परव्रद्वामिते कृत्वात् कि तद्क्षरमित्वपेक्षायां यत् तद्वंश्यसित्याद्याः परव्रद्वाम स्वर्थते कृष्यमक्षमात् कृष्मायद्यायाः वत् तद्वंश्यसित्याद्याः स्वराम । तत्र कथ्यकस्मात् कृष्मायद्यायवत् प्रधानं प्रतियते ॥२१॥

### विशेषणभेंदव्यपदेशाभ्यां च नेतरौ ॥ २२ ॥

न जीवो न प्रधानं कस्माद्धिशेषणात् । दिञ्यो ह्यभूतैः पुरुषः स बाह्याभ्यन्तरो ह्यजः अप्राणो ह्यमनाः शुभ्र इति । सप्रायाः सम्माश्च जीवः प्रधानाद्धेदेन भूतयोनिनिदिव्यते । परेण महोकपादेन अभ्यात्य परतः पर इति सर्वस्मात् परो ऽविकारो ऽश्वरं भूतस्वस्मं यद-व्याकृताकाशमिति प्रसिद्धं वेदान्तवादिनां तादशादश्वरात् प्रधानय-व्याकृताकाशमिति प्रसिद्धं वेदान्तवादिनां तादशादश्वरात् प्रधानय-व्याकृताकाशमिति प्रसिद्धं वेदान्तवादिनां तादशादश्वरात् प्रधानय-व्यवकारोक्ति प्रसिद्धं परात् परो भूतयोनिः सर्वद्धः सर्वविदिति भेदेन व्यवदिव्यते । अत्र च भूतयोनी भृतस्वस्य चास्ररश्वरः प्रयुक्तः तत्र व्युत्पस्भिदाद्धंभेदः । न क्षरति न व्यवते अक्षरं भूतयोनिः । अद्यक्ते व्याप्नोति स्वविकारानित्यक्षरं भूतस्वस्थ्य ॥ २२ ॥

#### रूपोपन्यासाच ॥ २३ ॥

योऽयं भूतयोतिः कारणात्मा स एव कार्यात्मनावस्थित इति द-र्शयितुं कपमुपन्यस्यते । अग्निर्मूको चक्षुपी चन्द्रसूर्यी दिशः ओन्ने

<sup>(</sup>१) चनाराचि - पा॰ २ पु॰।

षाग्विश्ताश्च वेदाः । वायुः प्राणो हृद्यं विश्वसस्य पद्मां पृथिवी होप सर्वभूतान्तरात्मोति । हिरण्यगर्भस्येतद्रूपांमित केचिद्वद्रन्ति । त-द्युक्तम् । प्रकरणावरोधात् । प्रकरणिनि परभकारणे यदीदं रूपं नोप-पद्मते तदान्यत्र सञ्चार्येताप्रस्तुते । प्रत्युत(१) हिरण्यगर्भस्यापीदं रूपं परमात्मद्वारेणोपचर्यते नान्यथेति स्वितम् ॥ २३ ॥

#### वैश्वानरः साधारणशब्दविशेषात् ॥ २४ ॥

को न आरमा कि ब्रह्मेति आत्मानमेवेमं वैश्वानरं सम्प्रता-ध्येपितमेष नो बूहीति चोपकस्य द्यसूर्यवायवाकाराजलपृथिवीनां सु-तेजरुत्वादिगुणयोगमेकेकोपासर्नानन्दया च धुमुद्धादिभावमुपदि-ष्याद्वायते । यस्त्वंतयेवं बादेशयात्रमिश्वमानमारमानं वैश्वानरम्-पाले स सर्वेषु लोकेषु सर्वेषु भृतेषु सर्वेष्वात्मस्वश्रमति तस्य ह वा पतस्यात्मनो वैध्वानरस्य मुर्खेच सुतेजाश्रश्जविधक्यः प्राणः पृथग्वत्र्यां सन्देहो बहुलो वस्तिरेच रियः पृथिव्येष पादा-बुर एव वेहिलोंमानि वर्हिईदयं गाईपत्यो मनोऽन्वाहार्यपचन आस्यमाद्यनीय इति । तत्र सन्दिश्चते किमुद्रस्थोऽग्निरुपदिद्रयते कि वा भूताग्निस्तद्शिमानिनी वा देवता शारीरो वा उत परमेश्वर इति। किं पुनरण युक्तम्। जाउरोऽप्रिलण वैश्वानरराब्द्रमसिखेरगमग्निर्वेश्वानरो बोऽयमन्तःषुक्षे येनेदमसं पच्यत इतिप्रयोगात्। भूताविर्वा सामान्ये-नापि लोकं वैश्वानरसन्द्रप्रयोगदर्शनात्। अभिमानिनी वा देवता वैश्वा-नरं केत्रमहामकुण्यांकाति वेश्वानरस्य सुमती स्याम राजा हि कं भूव-नानामसिक्षीरिति च। ब्रह्मात्मराची च गुणवृत्या योजनीयौ। यदि वा बृहरवाह्नस आप्रोतेरात्मेतिन्युत्पस्या कयाचिष्रपेक्षया योजनीयम् । वैश्वानरवाळप्रसिद्धेर्वलीयस्वादात्मशळस्य सुख्यार्घत्वाश्चरंगे जीवो प्रदीतन्यो )(२) वैश्वानरशाळस्तु तत्र गौणसातुपकारित्वा-बुद्राग्निना जीवस्योपकारः प्रत्यक्षो निर्वर्त्यते न परमात्मन इति। कश्चित् पुनरात्मशम्यानुरोधाविह्यारीर एव पूर्वपश्चपतितः। अत्र वै-श्वानरपञ्चानुपपत्तिः सिद्धान्ते चाग्नेनिराकरणमनुपपन्नं स्यावेदं प्राप्ते ऽभिश्वीयते वैश्वानरः परमात्मा कुतः साधारगाशन्त्रविगेवात

<sup>(</sup>१) प्रस्त - पा॰ १ पु॰। (१)() एतत्राधास्त्री नात्ति १ पु॰।

साधारणराष्ट्रयोरात्मवैश्वानरराष्ट्रयोविंशेषात्। त्रयाणां साधारगोवै-श्वानरशब्दो द्वयोरात्मशब्दो जीवपरयोः। तथापीह येन पर प्या-वगम्यते स विशेषो विद्यते । मूर्दीव सुतेजा इत्यादिविशेषः परमे-श्वरस्योपपद्यते तद्विकारत्वात् । परमकारणस्य हि द्युप्रभृतयः पृथिवीपर्यन्ता अवयवा व्यपदेष्टुं युज्यन्ते नान्यस्य । को न आतमा कि ब्रह्मेति चोपक्रमः परमात्मर्पारम्भ । उवकल्पतं । बलवसोपक्रमे यद्विज्ञानमतुपसञ्जातिवरोधित्वात् तदुत्तरकालीनं तद्विरोधित्वात् तद्वलेनैवापतिष्ठते । तथा चोपसंहारः । एवं हास्य सर्वे पाप्मानः प्रदूयनत इति सर्वपाष्मपदाहश्च परमात्मपरित्रहे ऽवकल्पते॥ २४॥

# स्मर्यमाणमनुमानं स्यादिति ॥ २५॥

इतश्च पर एव। इतिशब्दो हेत्वर्थः। स्मर्थमाणरूपमनुमानम्। अ-द्यमीयते श्रुतियेन तद्बुमानम् । कि पुनाकपस्मरणम् । घां मुद्धांनं यस्य विप्रा वद्नित

खं वै नामि चन्द्रसूर्यी च नेत्रे। दिशः श्रोत्रे विद्धि पादौ क्षिति च सोऽचिन्त्यातमा सर्वभूतप्रणेता ॥ इति ॥ २५ ॥

शब्दादिस्योऽन्तः प्रतिष्ठानान्नेति चेत् न तथादृष्युप-

देशादसम्भवात् पुरुषमपि चैनमधीयते ॥ २६ ॥

नावं विरोधस्तथा तेन प्रकारेण जाठरवेश्वानरगुणविशिष्टस्य परस्योपासनांपदेशात् । यथा शाविडल्यविद्यायां प्राणशरीरो मारूपं इति । कस्मादेवं व्याख्यायते । अन्यथा परमश्वरानाश्रयणे युलोकावयवस्यासम्भवः स्यातः । न हि विकारस्य विकारान्त-रमवयवो(१) भवति सम्बन्धहत्वभावात् । परमकारणस्य तु . उत्पादकत्वात् तदात्मनावस्थानादस्ति तादात्म्यलक्षणः सम्बन्धः । अपि चैनं पुरुपविधमधीयते वाजसनेयिनः । स एपं। इप्रिवैश्वानरो यत्पुरुषः स यो हैनमेवमप्ति वैश्वानरं पुरुषविधं पुरुषे उन्तःप्रतिष्ठितं येदेतीश्वरस्य पुरुषत्वं पुरुषविधत्वं च मुद्धंव सुतेजा इति श्रुति-

<sup>(</sup>१) समनायी - पा॰ २ पु॰।

कार्रिपतं सर्वात्मत्वायुपपद्यते केवलकोक्षेयाग्निपरिग्रहे पुरुषे उन्तःम-तिष्ठितत्वं स्याच पुरुषविधत्वम् ॥ २६॥

# अत एव न देवता भूतं च ॥ २०॥

अत प्रवोक्तेश्यो हेतुश्यो न देवता न भूताग्निः प्रतीयते ॥ २७॥

# साक्षादप्यविरोधं जैमिनिः॥ २८॥

नायं वैद्यानरशब्दो जाठराग्न्यभिप्रायेण प्रयुक्तो यद्नुरोधात तद्गुणकस्येदवरस्योपासनं कल्प्यत । यौगिकोऽयं शब्दोऽत्र विद्वान् नरात् नयतीति वैश्वानरः स्वार्थे तिद्धतः राक्षसवायसादिवत् । आ-भिमुख्येनापि चित्रं जगन्निर्मिमीते अभिगतश्चासौ विगतमानश्चेति वाभिविमानो वैक्वानरशब्दस्य यौगिके ऽर्थे सति जाठरानलविशि-धातमोपासनमन्भिष्यातम्(१) बादरायणस्यापि । छान्दोग्यश्रुतेर-यमत्र समुदायार्थः। अधिदैवतं योऽसी पुरुपवित्रहः परमात्मा युप्र-शृतिभिरवयवैः प्रविभक्तो दर्शितस्तरिमन् खावयवान् मुद्धीदीन् यथा-क्रमं सम्पाद्याहं वैश्वानरः परमात्मास्मीति उपासीतेति । उक्तं वै-तद्जिरहस्ये वैश्वानरविद्यायामध्यात्ममुपासनम् । अत्राधिदैवत-मिति भिन्नप्रसानत्वात् । श्रुतेर्नान्यतरानुरोधेनान्यतरवाधः फल्यः । यद्यपि प्रत्यभिक्षानं तथाप्युपासनाप्रकारभेदाद् व्यवस्रेति । गार्हपत्या-दिकल्पनमाहुतिपर्यन्तं वैश्वानरविद्याङ्गत्वेनोपदिष्टमित्यदोषः॥ २८॥

# अभिन्यक्तेरित्याश्मरथ्यः ॥ २९ ॥

प्रादेशभात्रभुति व्याचष्टे । पूर्वेषामुपासकानामनुप्रहायानन्तस्या-पीश्वरस्य प्रादेशमात्रमभिव्यज्यत इत्यादमरथ्यो मन्यते। अथवा घुलोकादिषु प्रदेशेषु मीयते परिच्छिचत इति प्रादेशमात्रः॥ ३९॥

# अनुस्मृतेर्बादरिः ॥ ३०॥

पादेशमात्रेण हृदयेनानुस्मरणात् पादेशमात्र इत्युच्यत इति बादरिर्मन्यतेस्म ॥ ३० ॥

<sup>(</sup>१) चनभिमे तम् - पा॰ १। १ पु॰।

ब्र. भा. - 4

# सम्पत्तेरिति जैमिनिस्तथाहि दर्शयति ॥ ३१ ॥

षादरायणाभिप्रायोऽस्माभिक्कोऽधिदैवतं व्याप्याविश्वतस्योपा-सनमिति ( जैमिनेराचार्यस्याभिषायोऽधुना वर्ण्यते । सम्पत्तिनिमित्ता प्रादेशश्रुतिरिति)(१) जैमिनिराचार्यो ददर्श । किं खबुद्धा नेत्युच्यते तथाहि द्रशयति । समानप्रकरणे वाजसनेयिब्राह्मणं तीनवयवान् ययाक्रमं मूर्द्धप्रभृतिषु चिबुकपर्यन्तेषु देहावयवेषु स-म्पादयति । स होवाच मुर्जानमुपद्शिन्तुवाच एष वै अतिष्ठा(२) वै-भ्वानर इति । ( चक्षुषी उपदिशन्तुवाच एष वे सुतेजा वैश्वानर इति नासिके उपदिशन्तुवाच एष वै पृथग्वत्मा वैश्वानर इति मुख्य-माकाशमुपदिशन्तुवाच एष वै बहुलो वैश्वानर इति मुख्या अप उपदिशन्तुवाच एष वै रियवेंश्वानर इति चिबुकमुपिंदशन्तुवाच एष वै प्रतिष्ठा वैश्वानर इति )(३)। चितुकमधरं मुखफलकमुच्यते। वाजसनेयके चौरतिष्ठात्वगुणा आदित्यश्च सुतेजस्वगुणः छान्दोग्ये तु चौ: सुतेजस्त्वगुणा आदित्यश्च विश्वस्पगुण इति प्रकारो भिद्यते। चीयमानाग्निसम्बन्धित्वेन तत्र वैश्वानरशब्दः प्रयुक्तो न च छान्दो-ण्यवत् को न आत्मा कि ब्रह्मेति ब्रह्मोपकमो ऽस्ति तस्माब्रिद्याभेदः॥३१॥ यचेवं कथं पुरुषविधं पुरुषे उन्तः प्रतिष्ठितं वेदेति वचनमत आह ।

# आमनन्ति चैनमस्मिन् ॥ ३२ ॥

पवं नित्यमग्निमस्मिन्नेव सम्पाधमानं पुरुषविश्वं पुरुषे ऽन्तःप्रति-ष्ठितमिति च समामनन्ति बाजसमेथिनः। चिबुक्तमुपदिशन्तित्युक्तान-न्तरमेतत् पठ्यते। अन्तःशब्दश्चास्य बिलाधपेक्षया॥ ३२॥

इति श्रीभास्कराचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्रभाष्ये प्रथमस्या-ध्यायस्य द्वितीयः पादः॥



<sup>(</sup>१)() एतकाध्यस्यो नास्ति १ पु॰। (१) एव वा प्रतिष्ठा — पा॰ १ पु॰। (१)() एतकाध्यस्यो नासि १ पु॰।

#### ॐ नमः परमात्मने ।

# भारकरीयब्रह्मसूत्रभाष्ये

प्रथमाध्याये तृतीयः पादः ।

-see-

## चुम्वाचायतनं स्वशब्दात् ॥ १॥

यस्मिन् चौ: पृथिवी चान्तरीक्षमातं मनः सह प्राणेश्च सर्वस-विकं जानधात्मानमन्या वाचो विमुश्चयामृतसीप सेतुरिति अ्यते। अत्र सन्देही यदेतद् धुप्रभृतीनां सप्तम्यन्तमायतनं निर्दिष्टं किं तत् परं ब्रह्म स्यादाहोस्विद्धान्तरमिति किं तावत प्राप्तं प्रधानमायतनं स्याव-कारस्य हि कारणमाश्रयः कस्मादेवं सेतुश्रुतेः। पारवान् हि सेतुरव-गतो लोके न ब्रह्मणः पारवस्थमनन्तमपारमितिश्रवणात्। आत्मराज्य-स्त्रेवं ततुपकारित्वात् प्रधानविषयः प्रयुक्त इति व्याख्येयम् । यद्या-त्मश्रुतेः सेतुश्रुतेश्च जीवो वा ब्रहीतन्यः तस्याप्यायतनत्वमुपपद्यते फर्मनिमित्तत्वात धुलोका(१)धुपपत्तेः । सिद्धान्ते यमर्थे सूत्रकारो निराकरोति स एव सर्वत्र पूर्वपक्षे प्रदर्शनीयो न यः कश्चित् स्वमनी-विकया । अत्रोच्यते। परं ब्रह्म सुभ्वाद्यायतनम्। द्योश्च भूश्च सुभुवी ती धुभुवावादी यस्य तदिदं घुक्वादि तस्यायतनम् । आयतनशब्दो नपुं-सकलिङ्गः।तत्र चुभ्वाचायतनमिति पाठो युक्तः।कस्मात् स्वराज्दावा-त्मशब्दात्। तमेवैकमिति विकारजातं तस्मिश्रेव चेतसोपसंहत्य तमेव कारणात्मानं जानथोपासीतेत्यर्थः। सर्वत्र हि विदिनोपऋम्योपासिनो-पसंहरत्युपासिना चोपक्रम्य विदिनोपसंहरति श्रुतिरतो यत्रान्य-तरोपादानं तदैकार्थतैव प्रत्येतव्या । ये पुनः प्रपञ्चविहरङ्गां सुचैतन्य-मात्रं ध्येयमुपदिशन्ति। तेषां सर्वे तं परादादितिश्चतिविरोधः १। से-तुश्चतिश्चामृतत्वावधारणमात्रविवक्षया तद्यीनममृतत्वमित्यर्थः

<sup>(</sup>१) कर्मनिमक्तव्युवीका - पा॰ ३ उ॰। कर्मनिमक्ति युवीका - पा॰ १४०।

न पारवस्वविवक्षयेति न सर्वथा सेतुसाम्यम् । कश्चिदाद्द आत्मवानं सेतुश्चत्या निर्दिष्टमिति । तद्युक्तम् । एष इत्यनन्तरवृत्तस्य प्रधानस्य याचकं सर्वनाम्नोपसर्जनस्य शानस्येति ॥ १॥

### मुक्तोपसृध्यव्यपदेशात् ॥ २ ॥

इतश्च परप्रतीतिः रागद्वेषादिदोषमुक्तैविद्वद्भिरुपख्ण्यं गन्तव्यमा-यतनं निर्दिश्यते । तथाहि निद्वाद् नामरूपाद्विमुक्तः परात् परं पुरुष-मुपैति दिन्यमिति ॥ २ ॥

#### नानुमानमतच्छन्दात् ॥ ३॥

अनुमीयत इत्यनुमानं प्रधानम् । तद्वाचकशब्दाभावादितरस्य चेतनस्यास्ति यः सर्वेद्यः सर्वेविदिति ॥ ३ ॥

भवतु तर्हि शारीरस्तस्य पर्यायेण सर्वज्ञस्वोपपत्तेरात्मस्वस्य च अत आह ।

#### प्राणभृच ॥ ४ ॥

न मुख्यया वृत्त्या सर्वेद्धत्वं तत्यावकरूयते । न च पर्यायवाची दाब्दोऽत्र प्रयुक्तः । पृथग्योगकरणमुत्तरार्थम् ॥ ४ ॥

#### भेदव्यपदेशात्॥ ५॥

तमेवैकमिति बातृक्षेयतया भेद्व्यपदेशात्॥ ५॥

#### प्रकरणाच(१)॥६॥

परप्रकरणं चेद्मुपक्रमे पृष्टत्वात् । कस्मिन्तु भगवो विकाते सर्वमिदं विकातं भवतीति। प्रकरणे च जातिगुणिकयाराब्दाः प्रयु-ज्यमानाः सिक्षहितार्थविषया एवेत्याग्नेयाधिकरणे स्थितम् ॥ ६॥

#### स्थित्यदनाभ्यां च ॥ ७ ॥

इतम्य न प्राम्यस्य। हा सुपर्णेति शुमाशुमफलभोजनादकीति व्य-

<sup>(</sup>१) चत्र चन्नाररिकतः स्त्रपाठः भारत्सार्थे।

पिद्दियते । अनक्षधिति औदासीन्येन स्थितिः। अभिचाकसीति दीण्यत इत्यर्थः। अत्रापि सूत्रकारो जीवपरयोजेंद मुपगम्य जीवनिराकरणं च-कार । अपरे तु खानुभवमण्यपहुवाना भेदं मायामात्रं सङ्गिरन्ते । भूतयोगिवाक्यं निराकृतमपि प्रधानं संतुश्रुत्या पुनराशङ्क्या निरस्त-मित्यपौनस्त्त्वम् ॥ ७ ॥

#### भुमा सम्प्रसादादथ्युपदेशात्॥ ८॥

. इद्माझायते। भूमा त्वेवं विजिक्षासितव्य इति भूमानं भगवो वि-जिज्ञास इति यत्र नान्यत् पश्यति नान्यत् श्रणोति नान्यद्विजानाति स भूमा अथ यत्रान्यत् पद्यत्यन्यच्छुणोति अन्यद्विजानाति तद-हपिमिति। तत्र संशयः कि प्राणो भूमा कि वा पर रित । कि तावद्यक्तम् । भूमेति बहुत्वं वैपुरुयमुच्यते । तत्कस्येत्यपेश्नायां प्राणो वा आशाया भूयानितिप्रकरणात् प्रायोः भूमेति गम्यते । कि च पुनः प्रश्नप्रतिवचनाभावात् । यथा अस्ति भगवो नाम्नो भूय इति वा-ज्वाव नाझो भूयसीति न तथात्रास्ति भगवः प्राणाद् भूय इति । अ-तिवादित्वं प्राणोपासकस्य वतमुक्ता सत्यादिएरम्परया भूमनोऽत्र-तारात् प्राणस्यवायं गुणो न परस्यति निश्चीयते । कथं पुनः प्राणप-रिग्रहे यत्र नान्यत् पद्यतीत्येतद्वचनम् । नायं विरोधः । सुषुप्ताव-ष्यायां प्राणप्रस्तेषु करणेषु दर्शनादिब्यबहारनिवृत्तेः । यो वै भूमा तत् सुखमित्यप्यविरुद्धम् । अत्रैप देवः स्वप्नान पश्यत्यथ यदेतस्मिन् शरीरे सुखमनुभवतीति। ननु च तरित शोकमात्मविदित्यात्मज्ञान-विवक्षया प्रकरणोत्थानं प्राणपरित्रहे नावकरूपते । तथात्मतः प्राण आत्मत आहोत्युपसंहारः । एवं मन्यते पूर्वपक्षवादी भूमपर्यन्ता प्राणविद्येव अतः परमात्मविद्या भविष्यतीत्येवं प्राप्ते ऽभिश्रीयते परमा-त्मैव भूमा कुतः सम्प्रसादाद्ध्युपदेशात सम्प्रसीद्त्यास्मन् जीव इति सुषुत्रस्थानमुच्यते तेन च प्राणी लक्ष्यते । तत्र च प्राणी जागतीति प्राणावुपरिष्टावुपदिश्यमानःवाद् भूम इत्यर्थः । नन्व-सिद्धो हेतः । अत्रोच्यते नासिद्धः। कथम् । एप तु वा अतिवद्ति यः सत्येनातिवदतीति न प्राणवाद्यतिवादीत्ववध्छेदाय तुराद्यः। यः स-त्यक्षपं ब्रह्मविषयं वदनं करोति सांऽतीत्य प्राणपर्यन्तं प्रपश्चं वद-तीति मुख्यं तस्यातिवादित्विभिति। सत्यं कानभनन्तिमिति सत्यशब्दः

परमात्माभिषायी सोऽहं भगवः सत्येनातिवदानीति च प्राणानिधा-वित्वपरित्यागेन सत्यवद्गानुद्वानं प्राणप्रकरण्यिक्छेदं विद्यापयव्यतो विद्यानादिसाधनपरम्परया तस्येव सत्यस्य भूमन उपदेश इति नि-धिमुमः। अयात्मतः प्राणा आत्मतः आशोति प्राणत्याप्युत्परिमा-तमनो दशेयति तराति शोष्यमात्मविदिति तस्ये सुद्दिकषणयाय तमसः पारं दर्शयति भगवास् सनत्युमार इत्युष्फ्रमोपसंदारयो-रेकविषयत्वात् स प्यात्र प्रक्षरणी । सर्वेमन्यत् प्राणपर्यन्तं प्रासिक्व-कमात्मश्रानाच्यान्यश्चतत्त्वं नोपपद्यते ॥ ८॥

#### धर्मोपपत्तेश्च ॥ ९ ॥

षत्र नान्यत् पर्यति यद्य भूमिन सुखे घतमानो ब्र्यद् द्युःसं न
पर्यतीत्यर्थः।अन्यशब्दः प्रकृतात् सुखादन्यत् प्रतियोगि दुःखभाह् न
पुनर्यस्वन्तराभावोऽद्य विवक्षितः। न च निःसम्योधो मोक्षो भूमसुख्रस्य मुक्तं प्रांत सुत्यंव दक्षितः। असृतत्यं च परस्मिन्नेवावक्षरुपते।
तथा चाह् न पश्यां मृत्युं पश्यित नोतरागं नोतदुःखितां सर्वे हिः
पश्यः पर्यति सर्वमामाति सर्वश इति । तस्याङ्ग्मा परमास्मेति सिद्धम्॥ ९॥

#### अक्षरमभ्यरान्तधृतेः ॥ १० ॥

किस्मन्तु खल्वाकांग भातश्च प्रोतश्चिति स होवाचैतद्वै तदश्चरं गार्गि ब्राह्मणा अभिवद्गत्यस्थूलमनण्वहस्वमदीर्घमलोहितमसंह-मच्ह्मार्यार्मात श्रूयते। तत्रायप्रका सांग्रियका किमक्षरणच्देन प्रधान-मुच्यते कि वा ब्रह्मोति। कि तायत् प्राप्तं प्रधानं वक्तुं युक्तं तस्य स्ववि-कारधारणोपपत्तरोतत्वं(१) युज्यते। अस्थूलादि च तस्मिन्नुपपत्तेः रूपादिहीनत्वाश्युपगमात्। केचिद्धरणब्दस्य वर्षे प्रसिद्धत्वाद-क्षरमोङ्कार इति पूर्वपक्षयन्ति वैयाकरणदर्शनं च स्फोटः ग्रद्ध इत्यवतार्यं गक्तारादयो वर्षो एव ग्रद्धा इति स्थापयन्ति। तदंत-द्धावतार्यं गक्तारादयो वर्षो एव ग्रद्धा इति स्थापयन्ति। तदंत-द्धावतार्यं गक्तारादयो वर्षो एव ग्रद्धा इति स्थापयन्ति। तदंत-द्यावतार्यं गक्तारादयो वर्षो एव ग्रद्धा इति स्थापयन्ति। तदंत-

<sup>(</sup>१) चोत्रप्रीतवा - पा० २ ५०।

रणयोश्चानन्यत्वाञ्चुपगमात् सांख्यानाम् । किं च वृत्तिकारेण मीमां-सायामय गोरित्यत्र कः शब्द इति स्फोर्टानराकरणं कृतं न सूत्र-कारण । अत्रापि यदि वक्तव्यं वृत्तिकारेरेयाच्यतां न सूत्रकारस्यो-परि तद्य्यारोपः कर्तव्यो यत्र वेदवाक्यात् सन्देहो जायते तिक्ररा-करणे सूत्रकारप्रवृत्तिः । प्रथमतन्त्रसिद्धत्वाद्यात्र स्फोटिनराकरणं निष्फलं त्यात्। यत्र विप्रतिपत्तिस्तिष्ठराकरणार्थे युक्तं वक्तं नान्यत्रेति। प्रधानत्वे ऽक्षरमिति प्राप्ते यूमोऽक्षरं ब्रह्म कस्माद्य्यरान्तधृतेरा-काशपर्यन्तस्य धारणात्॥ १०॥

ननूकं प्रधाने ऽप्युपपद्यत इति तत्रोत्तरं पठति।

#### सा च प्रशासनात् ॥ ११ ॥

सा च धृतिः परस्यैच कुतः प्रशासनात् । पतस्यैवाक्षरस्य प्रशासने गार्गि सूर्याचन्द्रमसी विधृतौ तिष्ठत इति प्रशासनमाक्षापितृत्वं चेतनधर्मः ॥ ११ ॥

#### अन्यभावन्यावृत्तेश्च ॥ १२ ॥

यद्यपि प्रशासनं प्रधाने ऽपि कथिश्चत् प्रकल्यते तथापि हात्र तस्य प्रहणं नास्ति कथमन्यस्य भावस्य प्रधानस्य व्यावृत्तिश्चतेः । तद्वा एतद्वश्चरं गार्थदणं द्रष्टृ अश्चतं श्रोतः अमतं मन्तः अविवातं विवातिति। नान्यद्तोऽस्ति द्रष्टृ इति । तस्मात् परमेवाश्चरं स्थितमिति ॥ १२ ॥

### ईक्षतिकर्भन्यपदेशात् सः ॥ १३॥

पति सिखकामः परं चापरं च इक्ष यदोङ्कारस्तस्मादिद्वानेतेनैवायतनेन पकतरमन्वेतीति मक्तस भूयते यः पुनरेतं त्रिमात्रेणोमिखेतेनैवाक्षरेण परं पुरुषमिध्यायीतेति । तत्र सन्देहः किमपरं
प्रद्वा ध्यातव्यं कि वा परमिति। उभयोः प्रकृतत्वात्। स सामीमरुष्ठीयते
प्रद्वालेकिमिति लोकश्चतेरपरं ब्रह्मोति पूर्वपक्षः। कथं परं पुरुषमिति
विशेषणं पुरुषान्तरापेक्षया वा भविष्यतीति प्राप्ते प्रतिविधीयते ।
स एव परमात्माभिष्येयः य ईक्षतिकमेत्वेन व्यपदिष्टः। स एतस्माज्जीवधनात् परात् परं पुरिशयं पुरुषमीक्षत इति परपुरुषशद्वाक्ष्यां प्रतिभिक्षानात्। ज्ञानस्य चेदं फलम् । यो ध्यायति परं पुरुषं स

तमेव पश्यतीति। परिमिति च श्रुत्या विशेषणात् प्रकृतबुद्धिरपरिष्ध्या बाध्यते । यत् तत् शान्तमजरममृतमभयं परं चेत्युपसंहारा-त्र परश्रद्धः परमात्मपरो निश्चीयते । परस्य च प्रकृतत्वात् । अ-परप्रहणं चैकैकमात्रोपासनापेक्षं द्रष्टव्यम् । जीवघनादिति कोऽर्थः । ततुच्यते । घनो मूर्तिरविद्याकमभ्यां मूर्तिभावमापन्नो जीवः शरीरे-निद्रयभ्यश्च परस्तस्मात् । अथवा कार्यब्रह्मलोको हिरण्यगर्भनिवासो लोकानां परलोकः करणपरिवृत्तानां तत्र घनमावोपपत्तः ततः प-रात् परमात्मा स सामभिष्मीयते ब्रह्मलोकमिति । ब्रह्मैव लोक इति व्याख्येयम् । न हि सगुग्रानिग्रणकृतो भेदोऽस्तीति वक्ष्यामः ॥ १३॥

## दहर उत्तरेम्यः ॥ १४ ॥

अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेदम दहरोऽस्मिन-न्तराकाशस्त्रिमम् यदन्तस्तद्वन्वेष्टव्यं तद्वाव विजिज्ञासितव्यमिति अयते । दहरोऽस्मिनन्तराकाश इत्यत्र सन्देहः किं भूताकाशः किं षा जीवोऽय पर पवेति । भूताकाश इति ब्रूमः प्रसिद्धेः। ननु च या-वात् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तहृदय आकाश इत्येकस्यैकोपमानो-पमेयभावो नोपपचते नायं विरोधो बाह्याभ्यन्तरकृतं भेदमङ्गीकृत्यो-पपत्तेः । जीवो वा स्यादन्तर्निवासित्वाद् दहरश्रुत्युपपत्तेश्च । दहर-मल्पम् । आरात्रमात्रश्च जीवः तथाहि श्रूतिः।आरात्रमात्रो ह्यवरोऽपि षष्ट इति प्राप्ते ऽभिधीयते पर एव दहराकाशः कस्मादुत्तरे भयो वानयः शेषगते भयो हेतु भयो यावान् वा अयमाकाश इति प्रसिद्धेनाकारोनीप-भीयते दहराकाराः भिन्नयोश्चोपमानोपमेयमावो गोगवयवत् नैकस्यै-कश्रुत्यथेपरित्यागप्रसङ्गात्। उमे अस्मिन् चावापृथिवी अन्तरेव स-माहिते इति समस्तविकाराधारत्वं परमकारणस्योपपद्यते एव आ-त्माऽपहतपाप्मा विजर इत्यात्मत्वादिरपहतपाप्मत्वादिवद्न्यत्र ना-वकत्पते। अत एव जीवोऽपि न गृह्यते। दहरत्वं पुनः पुगडरीकद-इरत्वेनैवौपाधिकं तिन्नवृत्त्यर्थमेव चोपमोपादानम् ॥ १४॥

# गतिशब्दाम्यां तथाहि दृष्टं लिङ्गं च ॥ १५॥

उत्तरे हेतवः सामान्योक्ताः प्रपञ्चयते । एवमेवेमाः सर्वाः प्रजा अहरहर्गच्छन्स एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्तीति प्रजानां गतिः यश्च ब्रह्मलोकराव्यसाक्ष्यां दहराकायं ब्रह्म प्रतिपद्यामहे । तथाहि इप्टं सता सौम्य तदा सम्पन्नो भवतीति। तेपामेवेष ब्रह्मलोक इति वाक्यशेषो लिङ्गम् । अथवा लिङ्गं सामर्थ्यं ब्रह्मैव लोक इति विशेषण-समासपरिव्रहे । न हि प्रजानामहरहर्ब्नह्मणश्चतुर्मुखस्य लोकगमनं सम्भवति ॥ १५ ॥

# धृतेश्च महिम्नोऽस्यास्मिन्नुपलन्धेः ॥ १६ ॥

धृतेश्च हेतोः पर प्वायम् । अथ य आतमा स सेतुर्विधृतिरेषां लोकानामसम्मेदायेति।विधृतिर्विधारियतेल्ययः कर्तरि व्युत्पत्तेः। अ-ध्यात्माधिदैवमेदिमन्नानां लाकानां विधारियता। असम्मेदायासङ्क-राय विदारणाय वा।तेन हि विधृता लोका न स्फुटन्ते। अस्य च म-हिस्नोऽपि धृतेरिसन्नीश्वरे ऽन्यत्रोपलब्धेरेतस्य वाक्षरस्य प्रशासने गार्गीति॥ १६॥

#### प्रसिद्धेश्च ॥ १७ ॥

परस्मिन्नप्याकाशाब्दप्रसिद्धेः। आकाशो वै नामरूपयोर्निर्व-हितेति॥ १७॥

# इतरपरामर्शात् स इति चेन्नासम्भवात् ॥ १८ ॥

इतरस्य जीवस्य वाक्यशेषे परामशांत् । अथ य एष सम्प्रसा-दोऽस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपे-णामिनिष्पद्यत एष आत्मेति होवाचेति । स एयोपकमे दह-राकाश इति चेन्न असम्भवादपहतपाप्मादीनां गुणानां त-स्मिन्नसम्भवात् ॥ १८॥

# उत्तराचेदाविर्भूतस्वरूपस्तु ॥ १९॥

उत्तरात् प्राजापसाद्वाक्याद् य आत्मापहतपाप्मेत्युपक्रम्य य प्षोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यत एष आत्मेति जीवः प्रतीयते । स एवो-पक्षमे ऽपि दृहराकायः स्यात् तथोत्तरत्राप्यनुकर्षणं मदस्येव एतं त्वेव ते भूयोऽनुव्याख्यास्यामीति । य एष स्वमे महीयमानश्चरत्येष त आत्मेति तद् यत्रैतत्सुप्तः समस्तः सम्पन्नः स्वमं न विजानातीति सु- षुत्रावस्थायामपि स पव व्यास्येयत्वेनासुकृष्यते । पुनश्चीपसंहर-स्यंनमेवेप सम्प्रसादोऽस्मान्छरीरात् ससुत्थाय परं ज्यांनिकपसम्पर्य-त्यतो जीव पवेति चेत् । परिचोद्नानिवृत्त्ययस्तुशब्दः । जीवोऽन्नावि-र्भृतस्वद्भपो विवक्षितः । आविर्भृतं स्वद्भपं यस्य सोऽयप्राविर्भृत-स्वद्भपः । परमात्मस्यद्भपेगायं जीवो विवश्यते न जैवेन द्भपेणा-नाविर्भृतं हि तस्य जीवावस्थायां परद्भपविद्याकामकर्मतिरस्कृत-त्वात्।तत् पुनर्विद्ययाभिसम्पत्तव्यं तेनाकारेण जीवो निर्दिश्यते।तत-श्वापहतपाप्माद्यो धर्मा उपपद्यन्ते जैवे द्भपे ते विकथ्यन्ते ॥१९॥ यथेवं जीवद्भपोपन्यासः किमर्थः य प्षोऽक्षिग्रीत्यास्माहः॥ ।

### अन्यार्थश्च परामर्शः ॥ २०॥

चराद्धः सम्भावनायास् । अनादिकालप्रवृत्तप्रस्थादिप्रमाणसिद्धकर्तृभोक्षादिक्षपं परामृद्द्यते ऽन्यते प्रजापतिना परमक्षपं
मघवते करतलखविल्वचत् प्रद्र्शयितुमित्यविरोधः। प्रखानादिगतयः काश्चित् परं प्रतिपाद्य तदसीति प्राह्यन्ति यथा तत्त्वमसीति ।
काश्चित् पुनर्जीवमेवाधिकृतां तांतामवक्षां प्रत्याख्याय ततः परमारमक्षपं दर्शयन्ति । यथा कतम् आत्मा योऽयं विज्ञानमय इत्युपक्रस्य
अनिक्षकोऽशरीरः स वा एष महानज आत्मेत्युपसंहारात् । परमातमना सम्पन्नस्यकात्मनः कर्तृभाक्तृस्वक्षपिविनष्टत्तिः सा च श्रुत्या
द्रिता। अशरीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये स्पृशतः अस्माच्छरीरात्
समुत्थायेति च। प्रारब्धकर्मफलभोगस्यावदयस्भावित्वाद्धियमाणगरीरस्यावदयस्भावी सुखदुःखानुभवस्ममंज्ञीववदेवमुक्तमिति
वे प्रतिज्ञानते ते(१) श्रुतिमतिवर्तनते हृष्टानुभवं वाधन्ते ॥ २०॥

## अल्पश्चतेरिति चेत् तदुक्तम् ॥ २१ ॥

दहरश्चिते परमेश्वर इति चेत् तत्र यद्यक्तव्यं ततुक्तं पुरस्ता-दर्भकोकस्त्वादिति॥ २१॥

### अनुकृतेस्तस्य च ॥ २२ ॥

न तत्र सूर्यों भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भानित कु-

<sup>(</sup>१) जीवदेवसुक्तये प्रतिजानते हो - पा॰ २ पु॰।

डो ९ यसिनः तमेव भान्तमतुमाति सर्व तस्य भासा सर्वमिदं वि-भातीति थ्रयते । तत्र सन्देतः यं भान्तमनुभाति इदं सर्वे यस च भारतः सर्व जगहिलेलेण सानि स तेजाश्रातः कश्चित्रयवा पर-भेश्वर इति। वि: तावव् युक्ते तेजीशातुः कश्मात् पूर्वव दहरश्रवणे siq चाषयशेषैः परमातमा निर्णाताऽत्र तु विदेषहेत्वमात्राक्त परो मृद्यते' सूर्योदीनां च तेजःस्यभाषानां भानप्रतिपेधात् तत्समानजा-तीयमेव तेजः प्रतीयते । किं च समानजातीये प्रताब्दो दृष्टो यथा ग-च्छन्तमज्ञगच्छन्तीति प्राप्ते अभिधीयते प्राक्षो भवितुमहीति कुतोऽतु-छते: । अनुकरणसञ्जकतिस्तप्रेय भान्तप्रनुभाति सर्वप्रिति भान्तं विश्वतिक्षेशा प्रकाशमानमगुमाति सर्व स्वयमि प्रकाशते यथाप्ति भान्तमयः पिण्डो ऽञ्चभात्यसुकरोति सर्वे च तेजोधातवस्तरिमन् प्रति-पिका ये प्रसिद्धास्तस्य भौतिकते जांव्यतिरिक्तं ब्रह्म निर्दिष्टमसूग-उयते । समत्वे चानुभागं नापपचते । न हि प्रदीपः प्रदीपसन्-भाति। न चानुकरणं समानजातीयविषयमेव भौमं रजो वायं व-इन्तसनुबहतीति । तस्य चेति न्होकस्य चतुर्थः पादो निर्दिश्यते । तस्य आसंति ततीयपादहेत्वपदेशात् प्राज्ञो गम्यते ॥ २२ ॥

## अपि च स्मर्यते ॥ २३ ॥

प्राञ्चस्येवात्मनः सूर्यादिप्रकाराननिमित्तत्वं तेषां च तत्राप्रवृत्तिः स्मर्थते । यदादित्यगतं तेजो जगङ्गासयते ऽस्तिल्पिति ॥२३॥

#### शब्दादेव प्रमितः ॥ २४ ॥

अङ्गुप्रमात्रः पुरुषो मध्य आत्मिनि तिष्ठति । तथाङ्गुप्रमात्रः पुरुषो ज्योतिरिवाधूमक ईशानो भूतमव्यस्य स एवाद्य स उ श्व एनद्वे-तिविति च श्रूयते । तत्र सन्देहः कि विद्यानात्मा उत परमारमेति । कि तावत् प्राप्तं विद्यानात्मिति परमात्मश्रुतेने त्वनन्तस्या-पारस्य परिमाणश्रुतिरुपपद्यते जीवस्यापीशानत्वं स्वगोचराभिप्रा-यमवक्षर्यते । सावित्रयुपाख्याने वा

अथ सत्यवतः कायात पागवद्धं वशं गतम् । अङ्गुष्ठमात्रं पुरुषं निश्चकर्पं यमा बलात् ॥ इति स्मृतेर्जीवो निश्चीयते । तत्र ब्रूमः । प्रमितः परमात्मा कुतः शब्दादेवेशानो भूतभव्यस्येति। सर्वेशित्वमप्रतिहतं श्रूयमाणमीश्वरं गमयति। न हि लक्षणया श्रुतिर्भक्तं शक्यते। श्रुतिलक्षणाविषये हि श्रुतिर्वेलीयसी॥ २४॥

> नतु चाङ्गुष्ठश्वतिरिष भक्तुं न शक्यते तत्र द्यूमः। हृद्यपेक्षया तु मनुष्याधिकारत्वात्॥ २५॥

अङ्गुष्ठमात्रपरिमाणेन हृद्यकमलजुकुलेनोपलक्ष्यत्वात् तत्परिमाणापेक्षया व्यपदेशो न विरुध्यते । ननु को विशेषोऽङ्गुष्ठश्रुतिगीणी ईशानश्रुतिर्मुख्येति । ततुच्यते । पतद्वे तदिति सर्वनामश्रुतेः प्रकृतपरामर्शात् । पतद्वे तत् यत् पृष्टम् । ब्रह्मेत्यर्थः । अन्यत्र धर्माद्न्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात् कृताकृताद्न्यत्र भूतभव्याद्य यन्तत् पद्यसि तद्वदेति ।
ननु हृद्यानामनवस्थितत्वात् तद्वेक्षयाङ्गुष्ठश्रुतिनं शक्या नेतुम् ।
अत्रोच्यते । मनुष्याधिकारत्वात् मनुष्यहृद्यापेक्षयोपपत्तः तेषां हि
श्रीतस्मानेषु कर्मस्वधिकार इति पष्ठे अधिकारलक्षणे स्थापितम् ।
अथ सत्यंवतः कायादिति यदुक्तं जीवाभिप्रायं तत् परलोकव्यवहारस्य पूजाप्रतिपादनायेत्यविरुद्धम् ॥ २५॥

## तदुपर्यपि वादरायणः सम्भवात् ॥ २६॥

मनुष्यहृद्दयापेक्षयाङ्गुप्रश्नुतिरित्युक्तं तेपां शास्त्रे ऽधिकारादिति
तत्तप्रसङ्गेन देवानामपि परिवद्यायामधिकारप्रतिपादनार्थमिदमधिकरणमारमते सम । तदुपर्यंपि मनुष्याणामुपरिष्टाद् ये वर्तन्ते देवादयस्तानप्यधिकरोति शास्त्रमिति वादरायण आचार्या मन्यते सम । कुतक्तेषामप्यधित्वसम्भवादपवर्गविपयमधित्वं सम्भवति प्रपञ्चविपयस्यैश्वयेस्यानित्यत्वदोपपर्यालोचनात् । सामर्थ्यमपि सम्भवति मनत्रार्थवादेतिहासपुराग्रेभ्यो विष्रहवत्वाभ्युपगमात् । परिज्ञानं चतेषां
सार्वित्रकमस्ति । तथा चाग्ने नय सुपर्थति मन्त्रोऽग्नोः सर्वज्ञत्वं दर्शयति । विश्वानि देववयुनानि विद्वानिति वयुनानि ज्ञाननिति । लिङ्गं
च भवति। एकशतं ह वे वर्पाणि मघवान्(१) प्रजापती ब्रह्मचर्यमुवास
भृगुहं वे वारुग्यिर्वरुणं पित्रसुपससारेति । यत्कर्माधिकारकारग्रां
न देवा देवतान्तराभावादित्यादि तदिह नास्ति। परिवद्याया मनोवृत्ति-

<sup>(</sup>१) भगवान - पा० १ पु॰।

माश्रविषयत्वात्। कि पुनः कारणं महता यद्वेन देवानामधिकारः प्रति-षाद्यते। अस्ति प्रयोजनं ब्रह्मोपासनसिद्ध्यर्थं ताविद्धम्रहवस्वादिप्रतिपा-दनं कर्तव्यं वारीरेन्द्रियमने। भिविनापासनानुपपत्तस्तदुपासकानां च सायुज्यं सालोक्यं च फलं श्रूयते । ततश्चेन्द्रादिभावप्राप्तानामपि म-नुष्याणां कथं नाम ब्रह्मविद्याक्ष्यासात् तत एव मुक्तिरनायासेन् स्था-दिलोविद्यादे निक्ष्यते । तद् यो देवानां प्रत्यवुध्यतेति दर्शनात् ॥ २६॥

विरोधः कर्मणीति चेन्नानेकप्रतिपत्तेर्दर्शनात् ॥ २७॥

विश्रह्यस्वमस्मदादियदेवानामेपं सत्यश्युपगन्तव्यं अवगामननिविध्यासनेषु शरीरेन्द्रियमनोयुक्तस्य प्रवृत्तिसम्भवात् । तनश्च
कर्मणि यागे विरोध इति चेन्नायं विरोधः। अनेकप्रतिपत्तेरनेकविग्रहप्रतिपत्तेरित्यर्थः । कथं गम्यते दर्शनात् । कति देवा इत्युपक्रम्य नयश्च त्री च शता त्रयश्च त्री च सहस्रेत्युक्ता महिमान पर्वपामेते नयश्चित्रात्त्वेव देवा इत्येकेकस्यानेककपतां दर्शयित योगशास्त्रेषु चानेकशरीरयोगं योगिनां वर्णयन्ति ।

प्राप्तुयादिषयान् केश्चित् कैश्चिदुत्रं नपश्चरेत् । सङ्क्षिपेच पुनस्तानि सूर्यस्तेजोगणानिव(१) ॥ इति ।

ततश्च बहुषु यागेषु सन्निधानमद्दयत्वं चान्तर्द्धानशक्तियोगा-दुपपद्यते । अनेकप्रतिपत्तेर्द्दश्नादित्यस्यापरा व्याख्या । अनेका नाना-रूपप्रतिपत्तिः तस्या दर्शनाद् यथैको विप्रो युगपदनेकत्र भोजियतुं न शक्यते स एव स्वस्थानस्थितोयुगपदनेकैर्नमस्क्रियते । तथात्र स्वस्थानस्थितां देवतामुद्दिदय स्वंस्वं द्रव्यमुत्सुजन्तीत्युपपद्यते ॥ २७॥

शब्द इति चेन्नातः प्रभवात् प्रत्यक्षानुमानाभ्याम्॥२८॥

विश्रहवर्षे ऽस्मद्दिववुत्पिस्तमस्वादिनित्यत्वं प्रसज्यते। ततश्च वैदिके वस्वादिशब्दे देवतादिवाचिनि विरोधः स्याद्वेदस्यादिम-स्वप्रसङ्गादिति चेन्नास्ति विरोधः। कस्मादतःशब्दादेव जगतः प्रभ-बावुत्पत्तेः प्रलयकाले ऽपि हि ब्रह्मणि सूक्ष्मरूपेण वेद्राशिरविस्तः। सृष्टिवेलायां परमेश्वरानुष्रहादाद्यस्य स्रीरिणो हिरण्यगर्भस्य यः प्-वैस्मिन् जन्मिन द्वैतेकत्वभावनया प्रजापितभिविष्यामीति कर्म इत-वान् स हिरण्यगर्भ उच्यते। तस्य मनस्ति वेदोऽवस्थान्तरमनापन्नः सु-

<sup>(</sup>१) स्यों रश्मिनयानिवेति कांचन पाठः।

षुप्तप्रतिवुद्धस्येत्र प्रादुर्भवित तेन प्रदीपक्षानीयेन सुर्वरितर्थनाः दिप्रविभक्तं जगद्भिधेयभूतं निर्मिमीते । अयमत्र प्रयमोऽभिधेतः । जन्माद्यस्य यत इत्युपादान(१)कारणिववक्षयोक्तस् । कथितदं ग्रन्थ्यते प्रत्यक्षानुमानाक्ष्यां श्रुतिरमृतिक्ष्यामित्यर्थः । प्रत्यक्षं श्रुतिरम्पे-स्त्याद्वन्तान् । प्रत् इति वे प्रजा-स्त्याद्वन्तान् स्मृतिरन्धिमानश्रुतिसापेक्षत्यात् । प्रत् इति वे प्रजा-पितर्देवानस्वतास्त्रप्रमिति मनुष्यानिन्द्व इति पितृत्विर्ध्वानिक्ष्यामिति प्रहानाश्च इति स्त्रोत्रं विश्वानीति श्रस्त्यस्त्रीभमे-सन्याः प्रजा इति । स्मृतिरापि ।

अनादिनिधना नित्या वागुतरुष्टा स्वयम्भुवा। आदी वेदमयी दिव्या यतः सर्वाः धवुत्तयः॥ इति पौराणिकाः। तथा

नामरूपे च भूतानां कर्मणां च प्रवर्तनम् । वेदराव्देश्य प्वादी निर्ममे स महेश्वरः ॥ सर्वेषां च स नामानि कर्माणि च पृथक्षृप्यक् । वेदराव्देश्य प्वादी पृथक्संस्थाश्च निर्ममे ॥ इति ।

कः पुनरत्र शब्दोऽभिन्नतो वर्णात्मको लोकप्रसिद्धेरुपवर्षा-चार्यागमाश्च(२) न वैयाकरणकिरिपतः स्कोटः तस्य चानुपपत्तिरुक्ता प्रथमतन्त्र इत्यत्र नोच्यते अवहुश्चनप्रतिपत्यर्थे दिङ्मात्रं प्रद्-द्यते। स्कोटः शब्द इति झाते स एव चार्थप्रत्यायको वाचकरूपेण स प्वावस्थितो व्यवहारहेतुर्वर्णाश्चानृतरूपा मानसाः परिकरिपताः। किं च वर्णेभ्योऽर्थप्रतीतिनोपपद्यते। कथम्। एकैकवर्णोपलब्यो प्रती-त्यमावात्। न च युगपद्वतिष्ठन्ते क्षणध्वंसित्वात्। न च तदुपल-विधर्थप्रतीतिहेतुस्तस्याश्च क्षणिकत्वात् क्षमभावित्वाश्च। अत एव वर्णस्मृतिरिप नार्थप्रतीतिहेतुः। पूर्वपूर्वजनितसंस्कारसिहनादन्त्या-द्वर्णादर्थप्रतीतिरिति चेत्। न। संस्कारकरुपनायां प्रमाणाभावात्। केन पुनः प्रमाणेन स्कोटो गृद्धते प्रत्यक्षेणेत्याह। तथाहि गौरित्युक्ते अकमकाकारा बुद्धिरुत्पद्यते। तथा चाह।

नादैराहितवीजाया(३)मन्त्येन ध्वनिना सह।

<sup>(</sup>१) जनावस्यतीऽन्यादित्युपादान - पा० १ पु०।

<sup>(</sup> २ ) छपवधी जैमिनिस्वत्रितार:।

<sup>(</sup>३) जीवाया - पा॰ २ ५०। नादेनाहित्वीजाया। पा॰ ३ ५०।

#### आवृक्तपरिपाकायां बुद्धी शब्दोऽबधार्यते ॥ इति ।

शत्र क्रमः । गीरित्यत्र गकारीकारविसर्जनीया इति भगवानुप-व्योचार्य इलागमपरम्परायातन्यायोपपनं च वर्णानां बाच्दन्वम् । क्यम्बदेवदत्तादिशब्देपु श्रांत्रण वर्णा एव गृह्यन्ते न वर्णव्य-र्तिरक्तमवंयाकरणः कश्चित् प्रतिपद्यते । अध्येतारश्चोपाध्या-यसकाताव्यश्रल स्वरमात्राक्षरक्रमयुक्तान् वर्णान् मनसाव-धार्य वर्णयन्तां दशयन्ते । एकंकस्य वर्णस्य वा अन्यथाकरण भत्सीयत्वा ययारूपप्रतिपादनं कुर्वन्तो ददयन्ते । सम्बन्धग्रहण-काले च यावन्तो याददायेत्र प्रयुज्यन्ते वर्णास्तेषामेव सम्बन्धानाना-पार्वश्याः प्रतिपद्यन्ते न वर्णन्यतिरिक्तस्य रक्तोटस्यानुपरुक्षितस्य । स-म्बन्धातः कालान्तरे च तेश्य एव च यथावधारितसम्बन्धेश्योऽर्थ प्रतिपद्यन्ते यार्वाह्यत्राणां वर्णानां वाचकराक्ति व्यासन्यवृत्तिमानीता-मालम्ब्यैवैकाकारा वृद्धिरुपपद्यते । अतश्चेकवुद्धेरन्यथासिद्धत्वात् किनिमित्ता स्फोटकरपना। अथ वर्णेक्ष्याऽर्थप्रत्ययानुपपत्तरिति चे-द्वर्णानां स्फोटाभिव्यक्तावनुपर्पत्तः समाना । न च गकारोद्यारण-वेलायां पदस्कोटः प्रतीयते । अथ चेत् कश्चिद् व्रयात् प्रथमवर्णवेला-यामप्यभिव्यज्यत इत्यनुभवज्ञुन्यं ब्रुवतः किसुत्तरं स्यात् तत्र पूर्ववर्ण-र्जानतसंस्कारसहितेन वर्णेन स्फोटोऽभिव्यज्यत इत्युपगन्तव्यम् । तत्र संस्कारनर्णकरुपना स्फोटकरुपना तस्य वा गृहीतसम्बन्धस्य वाचकशक्तिकृतपनिति करपनात्रयमस्मन्पक्षे संस्कारकरपनामात्र-मिति । विशेषोऽपि सङ्कलनाप्रत्ययसमारूढाख्ययो वर्णा वाचकास्तेषां सम्बन्धग्रहणात् क्रमोश्वारणानन्तरसमृत्या प्रत्याययन्तीति सर्वेषां नः प्रत्यक्षम् । तस्माद्धणां एव शब्दा इति स्थितम् ॥ २८ ॥

#### अत एव च नित्यत्वम् ॥ २९ ॥

यतुक्तं विश्रह्मवत्त्वे सत्यिनित्यत्वं वेदस्य प्राप्तोत्यार्थाभिधान्नादिति । तत्र इसोऽत एव शब्दप्रभयत्यात् शब्दपूर्वकत्वात् सृष्टः । शब्दार्थसम्बन्धानां त्रयाणां नित्यत्वं सम्बन्धकर्तुश्चास्मरणादिति च गवादिशब्दानां तावद्वद्भव्यवहारे उन्वयव्यतिरेकाश्यामाकृतेर-भिधायकत्वात्र व्यक्तीनामनित्यानां वाच्यत्विमिन्द्रादिशब्दाना-मप्याकृतियोगां मन्त्रार्थवादेश्योऽवगम्यते । विश्वकर्मप्रणीते च शा-स्ने देवानामाकृतिवियोगा उक्ताश्चित्रकर्मप्रसिद्धर्थं यमं दण्डह्स-

मालिखन्ति वरुणं पाशहस्तमित्यभ्यासे चाकृतियोगः सुप्रसिद्धो रश्यते। अथ नानास्थानसम्बन्धात् तस्य च नित्यत्वाद् योयस्तत्स्था-नमधितिष्ठति सस इन्द्र इत्युच्यते पृथिवीपितविदत्तरैइवर्यवधे-नद्रशन्दः यावकादिवत्। तस्माभित्येनार्थेन नित्यस्य शब्दस्य नित्यः सम्बन्ध उपपद्यते॥ २९॥

समाननामरूपत्वात् (१) चावृत्तावप्यविरोधो दर्श-नात् स्मृतेश्च ॥ ३०॥

ननु वृद्धव्यवहारस्यानादित्वे सति वाच्यवाचकसम्बन्धस्या-कृतिमत्त्वोपपत्तेरुपपद्यते वेदपामाण्यं यदा खलु भवतः सकलं ज-गत् प्रलीयते जायते चाभिनवं तदा समस्तस्य विच्छेदात् कथं वेदस्य नित्यत्वं कथं च तत्प्रभवत्वं जगतः प्रतिक्षायत इत्याशङ्खाह । आवृत्ता-वप्यविरोध इति । चशब्दस्तुशब्दार्थे ऽपिशब्दः सम्भावनायाम् । स्-ष्टिमलयात्मिकायामावृत्तावभ्युपगम्यमानायां न त्वदुक्तां विरोधः। सु-पुप्तप्रतिवुद्धन्यायेन करपान्तरवृत्तपदार्थस्मरणोपपत्तेः करुपादावीइव-रानुब्रहात् प्रजापतेः । न हि प्रलयोऽस्माभिरत्यन्तविनाशोऽभिष्रेयते । सुषुप्यवस्थायामिव सूक्ष्मतापत्तिमात्रम् विद्यमानस्य चाभिव्यक्ती-करग्रमात्रं सृष्टिः। कथं समाननामकपत्वात् करुपान्तरातीतैरिनद्रा-दिभिः कल्पादौ सुज्यमानानां नामवाचकः शब्दो रूपमाकृतिः। कथं तुल्यनामरूपस्वं गम्यते दर्शनात् स्मृतेश्च । यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वे यो वै वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै तं ह देवमात्मवुद्धिप्रकाशं मुमुश्चेवें शर-णमहं प्रपद्य इति श्रुतेः । तथा सूर्याचन्द्रमसौ धाता यथापूर्वम-कल्पयत्। यथा पूर्वस्मिन् कल्पे धाता प्रजापतिः खुष्टवांस्तथास्मिन्नपि कल्पे सूर्याचन्द्रमसावकरोदित्यर्थः । तथा यो ह वा अविदितार्थेय-च्छन्दोदैवतब्राह्मणेन मन्त्रेण याजयति वाऽध्यापयीत वा स्थाणं चर्छति गर्त्ते वा प्रपद्यत इत्युपक्रम्य तस्मादेतानि मन्त्रेमन्त्रे वि-चादिति छान्दे। ग्यश्रुतिः । शौनकादिभिश्च मधुच्छन्दप्रभृतयो-**ऽग्निमील इत्यादीनामृषयः स्मर्यन्ते । स्मृतिरापि ।** 

> ऋषीणां नामधेयानि याश्च वेदेषु दृष्टयः। शर्वर्थन्ते प्रसुतानां तान्येवैश्यो द्दात्यजः॥

<sup>(</sup>१) समानद्यनामलादिति क्रांचित् पाठः ।

यथर्तुष्वृतुंिलक्षानि नानारूपाणि पर्यये । इदयन्ते तानि तान्येच तथाभावा युगदिषु ॥ यथाभिमानिनोऽतीताः तुल्यासे साम्प्रतेरिह । देवा देवैरतीतैर्हि कपैनोमभिरेव च ॥ इति ।

अत्र मीमांसकाश्चोदयन्ति । कथं युगादी कस्यचित् पुरुपस्य सम्प्रदायमन्तरेण वेद्प्रहणमेकस्य च प्रतिभाने वेदस्य कृतकत्वं प्रसज्यते । अत्र वद्।मः । वेद्स्य तावत् प्रामाग्यं प्रथमपादोक्तेन न्या-येन ्वाच्यवाचकसम्बन्धनित्यत्वादस्मयमाग्रकर्षकत्वात् जादिवदनपेक्षत्वादनधिगतार्थगन्तृत्वादावयोः समानम् । स्वसिद्धार्थ-स्वरूपे प्रामाण्यं च पुरस्तात् प्रतिपादितम् । तेन यथा स्वर्गास्तिःवं भवा**न् प्रतिपद्यते तथाहमपि खृ**ष्टिस्थितिप्रस्यकारणं परमात्मानं सर्वे इं सर्वेद्यक्ति प्रतिपद्ये स च सर्वेद्यः प्राणिनामुपभोगकाळं ज्ञात्वा प्रथमं भूतस्क्ष्ममन्याकृताकाशं छजति तदनन्तरं हिरएयगर्भे त-स्मिन्ननुप्रविद्य तदात्मना स्थित्वाकारा।दिक्रमेणागडं सुष्टा ततः रुधावरपर्यन्तं खुजति प्राणिनां कर्मानुरूपेण । न च तस्यात्मनः प्र-योजनं किश्चिद्स्यासकामत्वाद्पहतापाप्मा विजरा विमृत्युः सत्य-कामः सत्यसङ्करपादिरतिशयानन्दसद्भावः श्रूयन्ते । एतस्यैवान-न्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीति संसारिणः सर्वे तदीय-मानन्दैकदेशमुपजीवन्तीति ब्रुवंस्तस्य प्रयोजनाभावं दर्शयति । स्वभावतस्तु प्रवर्तते तत्र यथेदं जगदाविभेवति पुनश्च तस्मि-न्नेव प्रलयकाले ऽवतिष्ठते । तथा वेदोऽपि तस्मिन् ब्रह्माण प्रतिष्ठितः सर्गादी तदनुत्रहातः प्रजापतेर्मनसि प्रादुर्वभूवेति न कश्चिद्दोपः। ए-रमात्मनश्च नित्यत्वात् तदात्मत्वाच वेदस्य सुत्ररां नित्यत्वमुपपचते संसारस्य चानादित्वात् । यथा तत्र सुप्तावस्थायां चेदाः प्रलीना इव प्रांतबोधे चाविभेवन्ति तथा सृष्टिप्रलययोरिनि स्थितम् ॥ ३० ॥

#### मध्वादिष्वसम्भवादनधिकारं जैमिनिः ॥ ३ १॥

असावादित्यो देवमध्वित्यादिषूपास्यान्तराभावादादित्यवस्या-दीनामनिधकारः सिद्धस्ततश्च विद्यात्वसामान्याद्वस्रविद्याया-मनिधकारं जैमिनिर्मन्यते स्म ॥ ३१ ॥

नन्वसमधीं हेतुर्विद्यात्वसामान्यादिति न हि कचिदनधिकारा-

दन्यत्रानिधकारोऽनुमातुं शक्यते कर्मकाण्डे तथाद्शैनादिस्याशङ्खाह।

#### ज्योतिषि भावाच ॥ ३२॥

ज्योतिर्मण्डले सवित्राद्यः शब्दाः प्रयुज्यन्ते न विष्रह्यतीषु देवतासु अविष्रह्वतां चेन्द्रादीनां कथमधिकार इति सुख्यहेतूप-म्यासः॥ ३२॥

## भावं तु(१) वादरायणोऽस्ति हि ॥ ३३॥

तुशब्दः पक्षव्यावृत्ती । अधिकारभावं भगवान् वादरायणो मेने । यस्मादिस्त श्रीत्रं दर्शनम् । तद्यो यो देवानां प्रत्यबुध्यत स पव तद-भावत् तथपींणां तथा मनुष्याणामितीन्द्रो ह वे देवानामिश्रववा-जेति च। यदुक्तं वित्रहवरवं नास्तीति। तद्युक्तम्। उपनिषत्सु देवती-पासनस्य सायुज्यादिप्राप्तेश्चाभिधानातः । देवो भूत्वा देवानप्येतीति । तथा कति देवा याश्चवल्क्येत्युपक्रम्य त्रयश्च त्री च सहक्षेत्यनेकरूपो-पादानमैश्वर्ययोगादुपन्यस्य महिमान प्रवेषामेते **जयस्त्रि**शस्त्रेव देवा इति तारपर्यतो देवतानिरूपणं ब्रह्मणा चोक्तमधी वसव एका-दश रुद्रा द्वादशादित्याः पजापतिश्च वषद्वारश्चेतीन्द्रो वषद्वारश-द्धेन तत्रोकः। अपि च मन्त्रार्थवादेतिहासपुराणेश्योऽएगुणेश्वयोपेताः समधिगम्यन्ते । न च मन्त्रार्थवाद्यभवस्य ज्ञानस्य मिध्यात्वं विदेतुं ग्रक्यं करणदेश्वाधकप्रत्यक्षाभावात् त्रिधा हि मन्त्राधवादाः माणान्तरविरुद्धार्थवाचिनो विरुद्धार्थविषयाः प्रमितार्थाश्चेति यया घूम प्वाग्नेर्दिवा दर्शनार्चिरिति । अग्निर्हिमस्य भेपजं पृत एव स तेजस्वी अशाद इन्द्रियवाची पशुमान् भवतीति। तत्र विरुद्धार्थेषु गुणवादोऽवतिष्ठते । तत्रापि पौर्वापर्यान्वयादेव गुणनिष्ठता प्रती-यते ! प्रमितार्थाविरुदार्थेषु तु श्रूयमाणमेवालम्बनं युक्तं न हि निरालम्बनं विद्यानमसीति स्थितं निरालम्बनवादे । नतु परार्थत्वा-द्येवादानां श्रूयमाणार्थत्वं नास्तीति । तदिदमसमीक्षितं वचनम्।न हि परार्थत्वं मिथ्यात्वहेतुः । उमयं हि मिथ्यात्वकारणं करणदोषो बाध-कप्रत्ययो वेत्युक्तम् । न हि प्रयाजादीनां स्वरूपामावः परार्थत्वाद-भ्यूपगम्यते। न च गर्भदासादीनां विद्यमानस्य हि स्वार्थता परा-

<sup>(</sup>१) भावातु इति पाठः स्राचित्।

र्थता वा नासतः राशिवपाग्रस्थोभयं दृश्यते अर्थवाद्गतेभ्यः पदेभ्यः पद्थिति तिः ततो वाष्यार्थावगितः तस्यास्तु कृत्वर्थपुरुषार्थोपयोगि-व्याभावाित्तन्दा स्तुतिर्वा प्रयोजनं करुप्यते । न हि प्रयोजनवशात् स-द्सस्ते कि तिर्हे प्रत्यययगात् तृणलोशिद्यदतो विग्रह्यस्वािद्य प्रतीयमानं प्रमाणान्तराविष्ठद्यं च प्रतीतिशरण्येर्युक्तमभ्युपगन्तु-मिति च विधिभिरेव रूपवस्वमपेक्षितमेवं हि थूयते । यस्यै देवतां-ये हिवर्गुहीतं स्यात्तां मनसा ध्यायेत् वपद्करिष्यित्रिति नीरूपस्य ध्यानानुपपत्तर्भन्त्रार्थवाद्समिति रूपयोग्त वपद्करिष्यिति नीरूपस्य ध्यानानुपपत्तर्भन्त्रार्थवाद्समिति रूपयोग्त वपद्करिष्यिति नीरूपस्य ध्यानानुपपत्तर्भन्त्रार्थवाद्समिति रूपयोग्त वपद्करिष्यिति नीरूपस्य ध्यानानुपपत्तर्भन्त्रार्थवाद्समिति रूपयोग्त वपद्करिष्य विग्रह्वस्ववित्यात्र करणं तहेवतातः फलमिति सांख्यादयो मन्यन्ते तदिमिनिवेशनिराकरण्यात्र प्रप्राप्ति द्रष्टव्यम् ॥ ३३॥

## शूद्रस्य(१)तदनादरश्रवणात् तदाद्रवणात् सूच्यते हि॥३४॥

मनोवृत्तिमात्रसाध्यत्वाद्विद्यायाः श्रृह्स्याप्यधिकारमाराङ्क्या नि-राकियते लिङ्कदर्शनाध । संवर्गविद्यायां जानश्रुति पीत्रायणं श्रुद्धशब्देन परामुशति । सह हा रे त्वा श्रुद्ध तवैव सह गोभिर-स्विति । सिद्धान्तस्तु न तस्य वैद्यत्वात् क्षमणीय ब्रह्मविद्यायामनिध-कार उपनयनाध्ययनार्थाधिगमाभावार्थलिङ्गयुक्तं न तत्समर्थम् । यौ-गिकस्तत्र श्रुद्धशब्दः प्रयुक्तः । कथम् । हंसवचनादस्य जानश्रुतेः शुगु-त्वा शोको जातः । कं वर पनमेतत् सन्तं सयुग्वानिय गैकमा-त्थेत्यनाद्रश्रवणात् । तदाभवत्तपीपासूपपरिघण्डितहृद्ययोरिक्यमु-ष्टिद्युद्धावाजगामैतस्माद्धेतोः श्रुद्ध हत्युक्तिः। कि पुनः कारणं श्रुद्धशब्देन जानश्रुतिसभापीत् सूच्यते हि रेक्येण राज्ञः श्रुगुत्पन्ना आत्मनः परो-भ्रुशानोत्थापनायाह् कृपणो धनार्थी सर्वज्ञोऽस्मीति प्रकटियतुम्॥३४॥

## क्षत्रियत्वगतेश्चोत्तरत्र चैतरथेन लिङ्गात्(२)॥३५॥

इतश्च जानश्रुतेः क्षत्रियत्वं कथं संवर्गविद्यायामुसरत्र वाक्यशेष चैत्ररधेनाभित्रतारिणा सह समुखारणाल्डिङ्गादवगम्यते समानजा-

<sup>(</sup>१) ग्रंगस्येति क्रिन् पाठः।

<sup>(</sup>१) त्रोभाष्ये तु चनियलगतेषेत्येषं सूत्रम्। उत्तरम चैत्ररथेन सिङ्गादिकारं म्-तमिति स्थाने ।

तीयानामेवेकस्यां विद्यायां सङ्कीर्तनं युक्तस्र। कि पुनस्तिक्किस्म। अथ र शीनकं च काषेयमभिप्रतारिणं च काक्षसेनि परिवीक्ष्यमाणो ब्रह्मचारी विभिन्न रित । कथं पुनरिभप्रतारिणक्षेत्ररथत्वं काषेयेन शौनकेन योगावेतेन वे चैत्ररथं काषेया अयाजयस्तमेका। किनमकाद्यसाध्यक्ष-मकुर्वत । तस्माचेत्ररिथनीमैकः क्षत्रपतिरज्ञायत इति छन्दोगानां द्विरात्रे भूयते ॥ ३५॥

## संस्कारपरामर्शात् तदभावाभिलापाच ॥ ३६॥

इतश्च विद्यायामनिधकारः । संस्कारस्य चोपनयनस्य परामग्रीतः तत्सङ्कीर्तनात् । विद्याप्रदेशे तं होपनिन्ये अधीहि अगव इति तस्य भावाभिलापादभिधानात् । ग्रुद्धतुर्थो वर्ण एकजातिने च संस्का-रमहेतीति श्रुतेः ॥ ३६ ॥

### तदभावनिर्धारणे च प्रवृत्तेः ॥ ३७ ॥

श्द्रत्वाभावनिर्धारणे निर्णये सति जावालमुपनेतुमनुशासितुं च गौतमस्य प्रवृत्तेः।सिमधं सौम्याहरोप त्वानेष्येन सत्याद्गा इति॥३०॥

## श्रवणाध्ययनार्थप्रतिषेधात् स्मृतेश्च(१)॥ ३८॥

अवणाध्ययनतदर्थपरिक्षानतद्युष्ठानानां प्रतिषेधाः स्प्ररणात्। अथास्य वेद्मुपश्रण्वतस्त्रपुजतुश्यां श्रोत्रपरिपूरणम् । तस्माच्छूद्र-समीपे नाध्यतस्य इति ॥ ३८॥

#### कम्पनात् ॥ ३९॥

क्रठवल्लीषु पठ्यते । यदिदं कि च जगत् सर्वे प्राण पजाति निःस्तं महद्भयं चज्रमुद्यतं य पति द्विदुरमृतासे भवन्तीति । तत्र संशयः किं पञ्चवृत्तिर्वायुः प्राणः किं वा ब्रह्मेति । कि तावद्यक्तं प्रसिद्धेर्वायुः प्राणः समाप्टव्यप्रभावेनावस्थितः । यद्य-पीदं ब्रह्मप्रकरणं तथापि श्रुतिर्वेलीयसीति पूर्वः पक्षस्तत्र जगत्परि-

<sup>(</sup>१) श्रीभाष्यं त् श्रवणाध्यनार्थं प्रतिषेधादित्येकं स्वम् । स्रृतेसे स्वप्रं स्व-मिति दृश्यते ।

वर्तमानमेजित कम्पते वज्रमज्ञिः प्रसिद्धेः । एवं प्राप्ते सूमो स्रोव प्रतिपत्तव्यं कस्मात् पूर्वापरपर्यालोचनात् प्रतीतेः । तदेव शुक्तं तद्रख्य तदेवासृतमुच्यते इति पुरस्तायुपक्रमादुत्तरत्रापि मयादस्याग्निस्तपति भयात्तपति सूर्यः भयादिनद्रश्च वायुध्य सृन्युर्धावति पञ्चम इति । तन्मध्यपतिते ऽस्मिन् वाषये प्रक्षेत्र निर्दिष्टं गम्यते न वायुः । कस्माज्ञगतः कम्पनात् । ब्रह्मणो हि निखिलं जगद्विभ्यत् कम्पते खव्यापारे नियमेन प्रवर्तत इत्यर्थः ॥ ३९ ॥

#### ज्योतिर्दर्शनात् ॥ १०॥

पय सम्प्रसादोऽस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं ज्योतिरुपसउपद्य खेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति । तत्र सन्देद्यः किं तमोपहं तंजः
किं वा ब्रह्मेति । किं तावद्युक्तं तमोपहं तेजः प्रसिद्धः अथ यदतः
परो दिवा ज्योतिरिति परप्रस्थभिक्षानात् परं ज्योतिरित्यध्यवसितमिह तत्रास्तीति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तस्तु तद्रह्मप्रतिपादनाय प्रकरणं समुत्थाय आत्मापहतपाप्मेत्युपक्रमादेतं त्वेच ते भूयाऽनुच्याय्यास्यामीत्यनुसन्धानाद्शरीरं वाच सन्तं न प्रियाप्रिये स्पृशत
इत्यवधारणाद्शरीरो वायुर्ति च द्रद्यान्तोत्पादनात् परमकारणं
ज्योतिर्जीवस्थोपसम्पत्तव्यमथ यदत इति परस्मित्रपि ज्योतिःशव्यव्यांनायेति खितम् ॥ ४०॥

## आकाशोऽर्थान्तरत्वादिन्यपदेशात्(१)॥४१॥

आकाशो वै नामकपयोर्निर्वहिता ते यदन्तरा तद्वहा तदमृतं स आत्मेति श्रूयते । तत्र सन्देहः कि भूताकाशः कि वा पर इति । भूताकाशिमिति प्राप्तम । अवकाशिदिदानेन तस्य नामकपिनवेद्दृतं सन्मवतीति प्राप्ते उच्यते । पर प्वाकाश कस्मादन्तरत्वेन व्यपदेशादाकाशस्य ते यदन्तरत्याकाशस्यापि नामकपत्थात् तद्यातिरेकेणा-भिधानादादिशब्देन ब्रह्मत्वासृतत्वात्मत्यसंकीतेनं युज्यते आकाश-स्तिहङ्गादिति स्पष्टलिङ्गनामकपिनषेदणमन्यत्रापि स्यादित्याश-क्रातिरेकः ॥ ४१ ॥

<sup>(</sup>१) वर्षानरतादिवयदेशदिति वदित् पाठः

## सुषुप्त्युत्कान्त्योर्भेदेन ॥ ४२ ॥

व्यपदेशादिखनुवर्तते। वृहदारण्यके पष्ठप्रपाठके कतम आस्मेति योयं विज्ञानसयः प्राणेषु हृद्धन्तज्योंतिः पुरुष हृत्युपक्रस्यात्मविषयं नि-क्रपणं क्रियमाणं किं संसारिखक्रपपरं किं वा परमात्मखक्रपपर्रामिते संशये विज्ञानसयः प्राणेष्यिति लिङ्गात् संसारिखक्रपप्रधानमन्वाख्या-निमिति प्राप्ते बूमः परक्रपपरियति कृतः सुषुप्तावुत्कान्तौ च शा-रिराद् भेदेन परस्य व्यपदेशात् । प्राञ्चेनात्मना सम्परिष्वको न बाह्यं किञ्चन वेदेति प्रकृष्ट्या सर्वञ्चलक्षणया प्रज्ञया युक्तः प्राज्ञः परमे-श्वरक्तेन सम्परिष्वको जीवः। तथोत्कान्तायण्ययं शारीर आत्मा प्रा-क्षेनात्मनान्वाकृ उत्सर्जन् यातीति यः पुनक्षक्रमे प्राणसम्बन्धः संऽनुवादः प्रमाणान्तर्रासद्धेः। सर्वोपाधिरहितचैतन्यानन्दस्वक्षप्र-तिपादनाय। तथाहि स वा एष महानज आत्मेत्युपसंहरत्यसङ्गा ह्ययं पुरुषोऽनन्वागतं पुण्येनानन्वागतं पापेन तीणो हि तदा सर्वान् शो-कान् हृदयस्य स्वतीति पुण्यपापाभ्यामसम्पृक्तं समस्तशोकातीतं विज्ञानात्मनः परं कपं परमात्मसञ्ज्ञं दर्शयति॥ ४२॥

## पत्यादिशब्देभ्यः ॥ ४३ ॥

एतश्च सर्वस्य वर्णी सर्वस्येशानः सर्वस्याधिपतिरिति परयादि-राव्देश्यः परमारमा निश्चीयते ॥ ४३ ॥

> इति श्रीभास्कराचार्यविरचिते शारीरकमीमांसाभाष्ये प्रथमाध्यायस्य तृतीयः पादः॥

t

अर्थ नमः परमात्मने I

## भास्करीयब्रह्मसूत्रभाष्ये

प्रथमाध्याये चतुर्थः पादः।

# आनुमानिकमप्येकेषामिति चेन्न शरीररूपकविन्यस्तगृहीतेर्दर्शयति च ॥ १ ॥

अनुमानिकमनुमाने भवं प्रधानमध्येकेषां शाखिनां शब्दवदुपछश्यते। अपिशब्दः सम्भावनायाम्। कठवल्लीखु पठ्यते। महतः परमन्यक्तमन्यक्तात्पुरुषः पर इति। पुरुषो भोक्तान्यक्तं प्रधानमिति।
तत्र क्रमः सांख्योकः प्रत्यभिद्यायत इति चेन्न शरीरस्य रथक्षपकविन्यस्तस्यान्यक्तशब्देन प्रहणात्। केनचित् साद्दयेन वस्त्वन्तरे वस्त्वन्तरकल्पनं कपकम्। यथा भारतामृतं चक्रवाकस्तनीति।

आत्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु । बुद्धि तु सार्थि विद्धि मनः प्रग्रहमेव च ॥ इन्द्रियाणि हयानाहुर्विषयांसेषु गोचरान् । आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं मोक्तेत्याहुर्भनीषिणः ॥ इति ।

रथक्लिपि दर्शयित्वेन्द्रियादिश्यः परत्वेन सोऽध्वनः परमा भ्रोति तद्विष्णोः परमं पदमिति दर्शयति । कथम् ।

इन्द्रियेक्ष्यः परा हार्था अर्थेक्ष्यश्च परं मनः । मनसस्तु परा बुद्धिबुद्धेरात्मा महान् परः ॥ महतः परमञ्यक्तमञ्यक्तात् पुरुषः परः । पुरुषात्र परं किश्चित् सा काष्ठा सा परा गतिः ॥ इति ।

इन्द्रियेश्यो हार्यानां परत्विमितिग्रहणातुत्कृष्टवचनोऽत्र परशब्दः।
पूर्वेस्मिन् ग्रन्थे शरीरस्य सन्त्रिधानादव्यकं शरीरं प्रतीयते पारिशेध्याचेति न शब्दात् सर्वस्मात् परमपदस्य परत्विमह विवक्षितं तुर्वि-

बेयत्वात्तया च।

पत्र सर्वेषु भूतेषु गृहातमा न प्रकाशते ।
हर्यते त्वग्य्या बुद्धा स्क्ष्मया स्क्ष्मदर्शिभिः ॥ इति ।
वैष्णवस्य परस्य दुर्दर्शत्वमुक्का तत्प्रतीत्युपायं दर्शयति ।
यच्छेद्वाङ्मनसी प्रावस्तयच्छत् वान आत्मिनि ।
हानमात्मिनि महति नियच्छेच्छान्त आत्मिनि ॥ इति ।

वाचं समसवाद्योन्द्रियव्यापारं मनसि संयच्छेदिल्यर्थः । तव मनो झानात्मनि बुद्धिस्वरूपे नियमयेन्मनो नाम सङ्कृत्यकामस्मरः णादिहेतुः । बुद्धः पुनरध्यवसायात्मिका तस्यास्त्र धर्मोऽहङ्कारः । ते बुद्धिमनसी हे अन्तःकरणे वेदान्तवादिन इच्छन्ति । तां बुद्धि म-हत्यात्मनि क्षेत्रक्षे भोक्तिरे खापयेत् । तं च शान्ते प्रपञ्चातीते स-वैव्यापिन्यसृतरसे संस्जेत् स प्रवाहमस्मीति भावयत् । सनकादौ च योगशास्त्रे ऽयमेव योगः प्रदृष्ट्यते । ध्यानं धारणा समाधिरिति । ध्यानमभिष्रतार्थप्राप्यर्थे चित्तेकाम्रतोच्यते । प्राणेन्द्रियबुद्धिमनसां युग्यतसन्धानं धारणा । अद्याप्रयक्षाक्ष्यां नित्यचिन्ता समाधिः । उकं च सनकेन ।

न योगातुत्तमं हास्ति योग एव परा गतिः। देवा महर्षयश्चेव योगेन श्रेष्ठतां गताः॥ श्लिष्यमाणोऽपि कुर्वीत निम्रहं मनसः सदा। न निर्वेदं मुनिर्गच्छेत् कुर्यादेवात्मनो हितम्॥ इति॥१॥

## सृक्ष्मं तु तद्रहत्वात ॥ २ ॥

कथं पुनः शरीरमञ्चक्तशब्दाहंमित्याशङ्कानिवृत्त्यर्थस्तुशब्दः । शरीरकारणं भूनसूक्ष्ममञ्चकीकृतमीश्वरशक्तिराद्यं तत्त्वमचेतनं यतः सर्वोऽयमाकाशादिरचेतनप्रपञ्चो जायते । कारणं मुक्ता कार्यं स्थूजमि शरीरमुक्तम् । कार्यकारणयारनन्यत्वादित्यभिप्रायः । किं पुनः कारणं स्थूलशरीरे प्रकृतभूतसूक्षमं व्यपदिश्यते । तद्दत्वाद-व्यक्तशब्दाभावात् ॥ २ ॥

तदधीनत्वादर्थवत् ॥ ३ ॥

यद्व्याकृतमभ्युपगम्यते तद्व प्रधानमित्याशङ्काह । तद्धीनत्वादिश्वराधीनत्वाद्व्याकृतावस्वायाः । त्वद्भिप्रेतं नित्यमचेतनं
प्रधानं न सिध्यति तन्धाव्याकृतमर्थवद्भ्युपगम्यते प्रयोजनवत् ।
न हि तेन विना प्रपञ्चोत्पत्तिः सम्भवतीति केचिद्वं व्याचक्षते ।
अपरा व्याख्या स्थमं लिङ्गश्रारीरं स्थूलश्रारीरापेक्षया स्थमिमिति व्यपदिश्यते । कस्मात् तद्द्वाद्व्यक्तश्रव्यस्य । पञ्चानां भूतानां प्रतिपुरुषं स्थमावस्या काचित् कर्मकारितास्ति । तद्नत्रप्रतिपत्तो वहन्तीस्थन प्रसाध्यते । तिस्मन् शरीरे पञ्च वायव पकादशेन्द्रियशक्तयो
बुद्धिश्चेति तदिदं लिङ्गशरीरं पुर्यष्टकमिति गीयते । तेन वद्धो वद्ध
उच्यते । तेन च मुक्तो मुक्त इत्युच्यते । तद्दतदाह । तद्धीनत्वादर्थवत् । स्थमशरीराधीनत्वाद्वन्थमोक्षयोरर्थवदिति इप्यन्तवचनिमन्द्रियेश्यः परत्वं यथार्थानां तथा महतो जीवाद्व्यक्तस्य परत्वं शरीरं रथमित्यत्रापि लिङ्गगरीरमुपात्तं तेन विना संसरणं रोगयोरभावाद्तः प्राकृतमेव स्थमशरीरमित्युपपन्नं द्वितीयं व्याख्यानम् ।
लिङ्गगरीररहितः परमात्मेति ततः परत्वं तस्योपपव्यत इति ॥ ३॥

## ज्ञेयत्वावचनाच ॥ ४ ॥

ह्रेयत्वेन सांख्यैः प्रधानं स्मर्यते गुणपुरुषविवेकज्ञानान्मुकिरिति । इह तद्मावान्न प्रधानमञ्यक्तम् ॥ ४ ॥

वदतीति चेन्न प्राज्ञो हि प्रकरणात् ॥ ५॥

श्चेयत्वं वदति श्रुतिरिति चेत् अशब्दमस्पर्शमरूपमन्ययं तथाऽरसं नित्यमगन्धवश्च यत् । अनाद्यनन्तं महतः परं ध्रुवं निचाय्य तं मृत्युमुखात् प्रमुच्यते ॥ इति ।

न प्राज्ञो हि तस्य हीदं प्रकरणं पुरुषान्न परं किञ्चि-दित्युपक्रमात् न च प्रधानस्य प्रक्रियास्ति कथं पुनरिश्वरिय-पयं ज्ञानं जीवस्य मुक्तिकारणं न हि गोविषयेण ज्ञानंन तैयि-रिकस्य द्विचन्द्रज्ञानं निवर्तते । वचनसामर्थ्याद्भवतीति चेत् न वचनशतेनाण्यानिवृत्तावित्यस्य मुक्तिरुपपाद्यितुं शक्यते । ज्ञान-मज्ञानस्य निवर्तकं दृष्टत्वात् तश्च प्रकाशकत्वात् प्रदीपयत् । अत्रो- ष्यते । न गोपुरुषवदत्यन्तभेदो जीवपरयोर्थदेव परुषपदर्शने सैवाविद्या सा च विद्यया निवर्तते । ततस्र स्वरूपे प्रतिपद्यत इति किमत्र चित्रमत इद्युक्तम् । निचाय्य तं मृत्युगुखात् प्रमु-ष्यत इति ॥ ५ ॥

## त्रयाणामेव चैव मुपन्यासः प्रश्नश्च ॥ ६ ॥

इतश्च नाज्यक्तं प्रधानम् । एवशव्दोऽवधारणे । त्रयाणामग्निजीव-परमातमनामुपन्यासो ज्यक्तज्यतया प्रश्नश्च श्चेयतया एवमिति प्रकारिनर्देशो प्रन्थाकृढः प्रकारो निर्दिश्यते । स त्वमित्रं स्वग्यं-मध्येषि मृत्योः प्रबूहि तं श्रद्धधानाय मह्यमित्यग्निप्रश्नः । येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्ये उस्तीत्येकं नायमस्तीति चैकं एतद्विद्यामनु-शिष्टस्त्वयाहं वराणमेष वरस्तृतीय इति जीवप्रश्नः । सौमनस्पप्रशा-पेक्षयायं तृतीयः । अन्यत्र धर्माद्ग्यत्राधर्माद्ग्यत्रासमात् कृताह तात् अन्यत्रं भूताच मञ्याच यत् तत् पश्यसि तद्वदेति परविषयः प्रश्नः । उपन्यासोऽपि। लोकादिमग्नि तमुवाच तस्मे ।

> योनिमन्ये प्रपद्यन्ते शरीरत्वाय देहिनः । स्थाणुमन्ये ऽनुसंयन्ति यथाकमे यथाश्वतम् ॥ इति ।

जीवविषयं प्रतिवचनम् । न जायते स्त्रियते वा विपश्चिदिति परविषयमेव। नास्ति प्रधानस्थेति तात्पर्यार्थः॥ ६॥

### महद्रच(१)॥७॥

इतश्च महच्छन्दो बुद्धौ सांख्यैः प्रयुक्तस्ततोऽन्यत्रापि वेदे ह-इयते । वेदाहमेतं पुरुषं महान्तम् । तथान्यक्तराब्दः शरीरे भ-विष्यति ॥ ७ ॥

## चमसवदविशेषात्(२)॥ ८॥

श्वेताश्वतराणां मन्त्रोपनिषदि श्रूयते । अजामेकां लोहितशुक्करूणां चह्वीः प्रजाः सजमानां सद्धपाः।

<sup>(</sup>१) महस्ताधीत क्षिदादर्भपुत्रके पाठ:।

<sup>(</sup>१) चित्रिवास - पा॰ १ प॰।

अजो होको जुपमाणोनुरोते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यः ॥ इति ।

तैत्तिरीयाणामि नारायणोपनिषिद श्र्यते । अस्मिन् मन्त्रे तिगुणात्मिका प्रकृतिः । सांख्यस्मृतिप्रसिद्धा प्रस्मिक्षायते । अतः
प्रधानं प्रतिगम्यमेवेत्याराङ्कां निराकरोति । न प्रधानमनेन मन्त्रेण
निर्दिर्यते कस्मादविरोपात् लोहितादिशब्दानां रक्तग्रुक्रकृष्णवर्णवाचिनां सर्वत्राविरोपाद्यमस्वद्योग्विलश्चमस् अर्ध्ववुध्न इत्यस्मिन् मन्त्रे चमस्रित्यायोगाद्यमस्रद्यो यथाविराष्ट्रस्रयेहापि॥८॥

नतु तत्र इदं तच्छिर इति वाक्यशेषाच्छिरश्चमसो गम्यते ऽत्र कथं विशेषप्रतीतिरत आह ।

## ज्योतिरुपक्रमा तु तथाह्यधीयत एके ॥ ९ ॥

तुरवधारणे। ज्योतिरुपक्षमो यस्याः प्रकृतेः सा ज्योतिरुपकमा तथा तेन प्रकारेणेके शास्त्रिनः छन्दोगा अधीयते। हिति
हेतौ। यदग्ने रोहितं रूपं तेजसस्तद्भूपं यत् गुक्कं तद्भपां यत् कृष्णं तद्रन्नस्येति शास्त्रान्तरे विशेषदर्शनात् अविशेषश्चितिर्निणीयते। यधाग्नेयं चतुर्था करोतीति विशेषश्चर्या पुरोडाशं चतुर्था करोतीति
सामान्यश्चतिर्निणीयते तद्वत्॥ ९॥

#### कल्पनोपदेशाच मध्वादिवदविरोधः ॥ १०॥

चराद्धः सम्भावनायाम् । ईश्वरातुत्पन्नायामपि चराचरप्रकृता-वजा सादश्यकल्पनयोपदेशाद्विरोधः । यथा काश्चिद्वजां बहुव-करां यदच्छ्या कश्चिद्वजोऽनुशेते अपरो जहाति तथेमां प्रकृतिम-विद्वाननुशेते व्यपगताविद्यातिमिरां जहातीति जीवानां पर-स्परं भेद एव परमात्मना चाभेदः । फेनतरङ्गादीनामिव सत्येव-मेकस्मिन् मुक्ते परो न मुच्येत इत्युपपद्यते बन्धमोश्चव्यवस्था म-ध्वादिवदादित्यस्य । मधुनो मधुत्वं वाचश्च धेनवा धेनुत्वं साद्द-इयात् कल्प्यते ॥ १०॥

न संख्योपसंग्रहादिप नानाभावादितरेकाच ॥११॥
यस्मिन पञ्च पञ्चजना आकाशस्य प्रतिष्ठितः तमेवमन्य आ-

त्मानं विद्वात् ब्रह्मामृतोऽमृतमिति । अस्मिन् मन्त्रे पञ्चसंख्याविषया अपरा पञ्चसंख्या श्रूयते ततश्च पञ्चपञ्चकाः पञ्चविद्यातिपदार्थाः सम्पद्यन्ते । अर्थतश्च स्मर्यन्ते सांख्यैः ।

> मुलप्रकृतिरविकृतिमेहदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त । षोडराषम्तु विकारो न प्रकृतिने विकृतिः पुरुषः ॥ इति ।

अत्रोच्यते । न संख्योपसङ्घहाद्पि प्रधानादीनां श्रुतिमत्त्वम् । अपिराद्धः सम्भावनायाम् ।कुतः नानाभावात् सांख्यकं ित्पतानां पञ्च-विश्वतितत्त्वानां पृथग्भावात् । अन्तरार्धे पञ्चसंख्यानिवन्धनं नास्ति यत्रावान्तरसंख्या निवेशतः । संख्याराद्धो हि प्रयुज्यमानो जा-तिगुणिकयां चोपादाय प्रयुज्यते । न चात्रान्तराले पञ्चसंख्या-निवेशिनिस्तमन्यतमं यत् पश्चयामः । तस्माद् दिक्संख्ये संज्ञायामिति समासोऽनुसर्तव्यः । पञ्चजना नाम केचित्र ते पञ्चितिसंख्यया वि-शिष्यन्ते।यथा सप्तर्पयः सप्तेत्येकेकोपि सप्तर्षिः। जनशब्दोऽपि न तत्त्वे प्रसिद्धस्तस्माद् प्रत्याभिज्ञानम् । अतिरेकाञ्च। यस्मित्रिति सप्त-म्यातमां निर्दिश्यते । तथाकाशञ्च प्रतिष्ठित इत्याकाशोऽतिरि-च्यते। तत्रश्च सप्तर्वेशतितत्त्वानि सम्पद्यन्ते॥ ११॥

## प्राणादयो वाक्यशेषात् ॥ १२ ॥

के पुनस्ते पञ्चजनाः प्राणादयः कथं वाक्यरोषात् । प्राणस्य प्राणमुत चक्षुपश्चक्षुरुत श्रोत्रस्य श्रोत्रमन्नस्यान्तं मनसो ये मनो विदुरिति ॥ १२ ॥

#### ज्योतिषैकेषामसत्यन्ने ॥ १३॥

माध्यन्दिनानां मन्त्रे अन्नेन प्रपूरणं असत्यक्षे ज्योतिषा पूरण-मेकेषां काण्यानां न तेऽन्नं प्रागादिषु पठन्ति पञ्च पञ्चजना इत्य-स्मात् पूर्वस्मिन् मन्त्रे तदेवा ज्योतिषां ज्योतिरिति पठन्ति ॥ १३॥

## करणत्वेन चाकाशादिषु यथाव्यपदिष्टोक्तेः ॥ १४॥

क्विदाकाशादिका सृष्टिरुच्यते । आत्मनः आकाशः सम्भूत इति । कचित्तेजःप्रमुखा तत्तेजोऽस्जतेति । कचित् प्राणादिका स प्रा- ग्रामस्जतिति। कचिद्कमा लोकसृष्टिः स इमाँ लोकानस्जताम्मो
मरीचीर्मरमाप इति। कचिद्सत्पूर्विका सृष्टिरसद्वा इद्मम् आसीत्ततो वै सद्जायतेति। कचिद्सत्मिराकरणे सत्पूर्विका सृष्टिः
कथमसतः सज्जायतेति सदेव साम्येद्मम् आसीदिति सृष्टिकमिवपितपत्तेः। स्रष्टाप्यनेको नैकं मृद्ध जगत्कारणामस्याराङ्क्य निराक्तियते। चर्यव्स्तुराव्दार्थो यथाराव्दः प्रकारवचनो यत्मकारं सर्विचित्तादि(१)गुणयुक्तं मृद्धकारणत्वेन व्यपदिष्टमेकस्मिन् वेदानते तत्मकारस्य सर्ववेदानतेष्केनं कारणविज्ञानमाकाग्रादिषु सज्यमाने सर्व्यप्रत्यमिज्ञानात् सत्यं ज्ञानभनन्तं म्रद्धोति यदेकत्रोक्तं तद्द-वेतद्वहु स्यां प्रजाययेति। तथात्मा वा इद्दमेक प्याम्न आसीन्ना-न्यत् किञ्चन मिपत् स पेक्षत लोकानुस्जा इति। यथा कुम्भ-कारो मन्नजातं (१) निर्मिमाणः कदाचिद्धरपूर्विकां सृष्टिं करोति कदाचिच्छरावपूर्विकां तथापि कर्ता न भिद्यते॥ १४॥

#### समाकर्षात् ॥ १५॥

यदुक्तमसद्वा इदमप्र आसीदिति असत्पूर्विका सृष्टिरुच्यत इति। तत्रोत्तरम् । सोऽकामयतेति प्रकृतसमाकपादसद्वा इदमप्र आसीदित्यनेन क्ष्रोकेन पूर्वोक्तमेवात्मानमालम्ब्य विषयीकृत्योत्तर-वाक्यप्रवृत्तेरित्यर्थो यदिद्माभित्यक्तं जगदुपलभ्यते तदस-दिवासीद्व्यप्टमिवाभूदित्यर्थः। न निरात्मकमवस्तुकारणत्वेन कथ्यते। असदेवेदमप्र आसीदित्यज्ञापीयमेव योजना। तत् सदासीदिति समाकर्षणात्तदेदं तर्द्यव्याकृतमासीदित्यज्ञापि ईश्वरे व्याकृतिर सत्येव कर्मकर्तृतिदेशो द्रप्रव्यः। तस्मादेवमेव चेतनं जगत्कार-णमिति सिद्धम्। यदुक्तं गतिसामान्यादिति न तार्किकाणामिव जनत्कारणे विमानमिति विप्रतिपत्तिरित्यभिष्रायः। न वियद्ध्यते-रित्यारभ्याकाशादिविषयामपि विप्रतिपत्ति निराक्तरिष्यति॥ १५॥

#### जगद्वाचित्वात् ॥ १६॥

कौषीतिक ब्राह्मणे बालाक्यजात शत्रुमं वादे श्रूयते । यो वै वा-लाक पतेषां पुरुषाणां कर्ता यस्य चैतर्त् कर्मस वै वेदितन्य इति। अत्र

<sup>(</sup>१) सर्वे चलाईद - पा + १ प ।

सन्देहः किमन्न प्राणो वेदितव्यत्वेनोपदिश्यते किं वा जीवः परमा-त्मेति।प्राणास्येतत् कर्मेति तावत् प्राप्तं कर्मशब्दः क्रियावचनः सर्वा च किया चलनात्मिका परिस्पन्दलक्षणश्च वायुः तेन प्राणो गम्यते धूमेनेवाग्निः येन बालाकिना निर्दिष्टाः पुरुषाः य एष आदित्ये पुरुषश्चनद्वमसि पुरुष इति । तेपामपि वायः कर्तापपद्यते । सूत्रा-त्मनः प्राणस्य महिमानोऽपि सर्वे देवताप्रभेदा इति जीवी वा वेदि-तन्यो यस चैतत् कर्मेति धर्माधर्मलक्षणं कर्म प्रसिद्धं तद्भोगार्थं जग-द्रत्यचत इति बालाकिना निर्दिष्टानां पुरुपाणामपि जीवः कर्ना कच-श्चितुपपद्यते। तस्माद्विज्ञानाख्यो वेदितब्य इति प्राप्ते ऽभिधीयते। पर प्वात्र चेदितव्यतयावगम्यते । कथस्पक्रमे ब्रह्म ते ब्रवासीति वाला-किना ब्रह्मोपिक्सतं तदेवात्र बुद्धी विपरिवर्तमानं यस्य चैततः कर्मेत्यत्र स मुच्यते न प्रामा जीवो वा प्रकरमाभावात कर्मशब्दश्चीतन्छव्देन सम्बध्यमानप्रस्वादिप्रमाणिसदं जगद् प्रसाययति कियत इति कर्मेतिब्युत्पत्तेः स भगवानेतेषां पुरुषामां कर्ता ईश्वरः कर्तोपपद्यते नान्यः चशद्धस्य चायमधः किं विशिष्याभिषीयते यस्य चेदं कृतस्य कर्म सामान्येन स वै वेदितव्य इति कि च अजातराज्या बाला-क्यपदिष्टं ब्रह्म प्रत्याख्याय तदिशकविवक्षयेदं वाक्यमवतारितम । तस्मात् परविषयमिदम् । उपसंहारे च सर्वान् पाष्मनोपहत्य सर्वेषां भ्तानां श्रेष्ट्यं स्वाराज्यमाधिपत्यं पर्यति य पनं वेदेति सर्नेपामुपा-सनमित्युक्तम् ॥ १६ ॥

जीवमुख्यप्राणिङ्गान्नेति चेत् तद्याख्यातम् (१)। अन्यार्थ तु जैमिनिः प्रश्नव्याख्यानाभ्यामि चैवमेके॥ १७॥

अन्यथार्थे ब्रह्मोपलक्षणार्थमस्मिन् प्रकरणे जीवप्राणब्रहण-मिति जैमिनिराचार्यो मन्यते स्म । प्रश्नव्याख्यानाभ्याम् । प्रश्नलावत् कैष वालाके पुरुषोऽद्यायिष्ट क वा प्तद्भात् कुत प्तदागादिति व्या-ख्यानमपि यदा सुपुतः स्वमं न कश्चन पद्यति अधास्मिन् प्राण प्येकधा भवति पतस्मादात्मनः प्राणा यथायतनं विप्रतिष्ठनते प्राणभ्यो देवा देवेभ्यो लोका इति सुषुप्तिकाले समस्तं करणात्रामं म-

<sup>(</sup>१) जीवसुख्यप्राणिकान्ने ति चेत् तद्याख्यातिस्थेकं प्रयक् सूत्रं माङ्रसा-

नसा सङ्ग्रह्मायं जीवोऽन्यं विद्यानात्मानमनुषविदय खस्यः सम्प्र-सन्नः पुनर्भोगायागच्छति । सोऽयमीश्वरोत्र वेदितन्यो न जीवः। अपि चैवमेके वाजसनेयिनः एवमेवाधीयते । तत्रापि बालाक्यजात-श्राव्यसम्बाद्कपामाख्यायिकामवतार्ये प्रश्नप्रतिवचने भवतः । य एए विज्ञानसयः पुरुषः क्षेप एतद्वा लोकं पुरुषोऽशयिष्ट क वा एतदभूत् कुत पतदागादिति प्रश्नः प्रतिवचनमपि य पपोऽन्तईद्य आकाशर्सास्त्रन् शेत इत्याकाशशब्दो ब्रह्माि प्रयुक्तम इत्युक्तं ननु पुनरुक्तमियाभाति । दहरोऽस्मिश्नन्तराकाश इत्यत्र 1 प्रतर्दनं जीवसुख्यप्राणिङ्गयोत्रीह्योपलक्षणार्थत्वं ब्याख्यातसुपक्रमोपसंहारपर्यालोचनया त्रिविधमुपासनं भिवेतं इह तूपलक्षणार्थमिति केचित् । अथवास्तु तत्राप्यु-पलक्षणार्थत्वं तथापि विशेषाशङ्का शक्यते दर्शयितुं युक्तं तत्र व-क्तुरात्मोपदेशः वामदेवपरमात्मोपासनमेव विज्ञानातीति षतुं तदेकवाक्यत्वाचोत्तरमपि ब्रह्मविषयं वाक्यजातमिह पुनरेव-माझायतेति होवाच अजातराञ्चः कैप प्तद्वालाके पुरुषोगयिए क वा पतद्भूत कुत पतदागादिति वालाके रत्रतिपरया खयमेवाजानदा-**पुरुत्तरमुक्तवान् । हितानामहितानां प्रस्ताग्रु तदा भवति । यथा** सुबुतः खन्नं न कश्चन पर्यत्यथास्मिन् प्राण पवैकथा भवति । तथा तदेव वाक् सर्वेर्नामभिः सहाप्येति मनः सर्वेर्ध्यानैः सहाप्येति स यदा प्रतिव्रध्यते यथाप्रेर्ज्वलतः सर्वा दिशो विस्कृलिङ्गा वि-प्रतिष्ठेरक्षेवमतस्मादारमनः प्राणा यथायतनं विप्रतिष्ठन्ते प्राणेश्यो देवा देवम्यो लोका इति । नात्र परमात्मलिङ्गं विरूपष्टं कीर्त्यते ततो जीवमुख्यप्राणलिङ्गयोर्मुख्यत्वमेव युक्तं यस्य चैतत् कर्मेति च कर्मशब्दः क्रियावचनः प्रसिद्ध इति समाधानं तु जगद्वाचित्वात् कर्मशब्दस्य तद्वसारित्वाचीत्तरवाक्यप्रवृत्तेः प्राणशब्दः परमा-त्मपरो निर्श्वायते । य एतस्मादात्मन इति च आत्मराद्धातुप-संदारे चाधिपत्यकीर्तनान् शाखान्तरे कैष तदाभूत् कुत पत-दागादिति केलाधिकरणवाचिनः परमात्मवाचित्वेन प्रयोगादा-काशे शेत इति च परभात्मनि खापसंकीर्तनात् । सता सौम्य तदा संग्रजो भवतीति चात एव पूर्वत्रापरितोपात परिहारा-न्तरं वक्तुमाहान्यार्थं तु जैमिनिरिति ॥ १७ ॥

#### वाक्यान्वयात्॥ १८॥

बृहदारण्यके मैत्रेयब्राह्मणे श्रूयते । न वा अरे पत्युः कामायेत्युपक्रम्य न वा अरे सर्वस्य कामाय सर्वे प्रियं भवत्यातम-नस्त कामाय सर्वे प्रियं भवत्यात्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो म-न्तन्यो निदिध्यासितन्यो मैत्रेयात्मनो वा अरे दर्शनेन श्रवणेन म-स्या विद्यानेनेदं सर्वे विदिर्नामित । तत्र संशयः । किं विज्ञाना-रमप्रतिपादनपर इति कि वा परमात्मप्रतिपादनपर इति । तत्र पूर्व-पश्चवादी मन्यते विज्ञानातमा प्रतिपाद्यते स दर्शनादिकियाविषय-त्वेनोपदिइयते जायापुत्रवित्तादिभ्योग्यजातमात्मनः प्रियं भवती-तिनिर्देशात् । तथा विज्ञानघन पवैतक्यो भूतेक्यः समुत्थाय ता-न्येवानुविनइयति न प्रेत्यसंज्ञास्तीतिसमुत्थानवचनात् तथा विज्ञा-तारमरं केन विकानीयादिति कर्तुर्वचनेनोपसंहारादेवं प्राप्ते ऽभि-धीयते। परमात्मैव दर्शनादिविषयो निर्दिश्यते । कुतो वाक्या-न्वयात् । वाक्यं नामैकार्थप्रतिपादनपरं विभज्यमानसाकाङ्का-तत्रोपकमोपसंहारयोः वत्पद्रजातमुच्यते । पर्यालोच्यमानस्य 1 पद्जातस्य परमात्मप्रतिपाद्नपरतयाऽन्वयावगमात् । अमृतत्वस्य तु नाशास्ति वित्तेनेति धनेन नामृतस्वयाप्तिस्तदेव मे ब्रहीति मैत्रेयेण याञ्चवह्कयः प्रार्थितः इदमात्मञ्चानमवतारयतिस्म । तथात्मविज्ञा-नात् सर्वविज्ञानमुच्यमानं परमात्मने। ऽन्यत्र नोपपद्यते । तथात्मवाह्यं प्रपश्चं ब्रुवतो दोषं दर्शयाति । सर्वे तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनः सर्वे-वेदेति तस्मादात्मनोऽव्यतिरिक्तमिदं जगदित्यवधारणात् प्रपञ्चका-रगां बूहीत्यत्रातमा(१)विविक्षित इति गम्यते । इदं सर्वे यद्यमातमेति चोपसंहारात् । अस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेत्तद्यद्दग्वेद इत्या-दिवचनाच ॥ १८॥

#### प्रतिज्ञासिद्धेर्लिङ्गमाश्मरध्यः ॥ १९॥

जीवेनोपक्रमणं कथमिति तदुपपादनार्थमारमते । आत्मिनि विज्ञाते सर्विमिदं विज्ञातं भवतीत्यस्याः प्रतिज्ञायाः सिद्धेर्लिङ्गमेक-मेतत् । यत्प्रियादिसम्बन्धिना प्रमाणान्तरसिद्धेन भोका जीवेन

<sup>(</sup>१) भेदसाइणुरभेदसादात्म्यात् बुद्धावात्मा - पा॰ ३ पु॰।

वाक्योपक्रमणिमत्याक्षमरथ्यो मन्यते स्म । यद्यत्यन्तिक्षो जीवः प-रमात्मनस्ततो वाक्योपक्षमो जीवेन परमात्मना चोपसंहार इति वा-क्यमसम्बद्धं स्यात् प्रतिज्ञा च न सिद्ध्येत् । तस्माद्भेदांशेनोप-क्रमः । कियानिप जीवपरयोभेदोऽस्तीत्यस्याभिप्रायः ॥ १९॥

## उत्क्रमिष्यत एवंभावादिसौडुलोमिः ॥ २०॥

जीवः परमात्मनोऽत्यन्तभिन्नः तस्य पुनर्ज्ञानसमाधिसम्पन्न-स्य गरीरेन्द्रियसङ्घातातुत्क्रमिष्यतो मुक्त्यवस्थायामेवं तावज्जीवोपक्रमे इत्योडुलोमिराचार्यो मन्यते स्म । श्रुतिरपि नदीदप्टान्तेनेममर्थ झा-पर्यात ।

यथा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रे

ऽसं गच्छन्ति नामरूपे विद्याय ।
तथा विद्वान्तामरूपाद्विमुक्तः
परात् परं पुरुषमुपैति दिव्यम् ॥ इति ।
पाश्चरात्रिका अप्येवमादुः ।
आमुक्तेभेद एव स्याजीवस्य च परस्य च ।
मुक्तस्य च न भेदोऽस्ति भेदहेतीरभावतः ॥ इति ॥ २० ॥

#### अवस्थितेरिति काशकृत्सः ॥ २१ ॥

न प्रकृतिविकारभावो नाष्यत्यन्तिभक्षस्य जीवस्य मुक्त्यवस्थायामभेदापितः किं तर्धुत्कमणात् प्रागिप जीवक्षपेश परमात्मनोऽवस्थानाद्भेदेनोपकम इति काशकृत्को मन्यते स्म । तथा च श्रुतिः ।
अनेन जीवेनात्मनानुप्रविद्य नामक्षेप व्याकरवाणीति परस्यैव जीवक्षेणावस्थानं दर्शयति । ननु यदि पर पव साक्षाद्यं जीवो नाम
स्थात तत उपदेशोऽनर्थको मेत्रेय्याः। स वा पत्र महानज आत्मेति।
न हि सर्ववस्थोपदेष्ट्रा प्रयोजनम् । अत्रोच्यते । सम्यगाह भवानिक्ति भेदोऽप्यनादिकालप्रवृत्ताविद्याकर्रोपाध्यवच्छेदादंशो हि परस्थाहं जीवो नाम यथामेर्विस्फुलिङ्गाः यथाकाशस्य पार्थिवाद्यिष्ठानेपाध्यवच्छिन्नः छिद्रप्रदेशः तदंशशस्त्रमहणशक्त्यपेक्षा यथा
च वायोः प्रतिश्रिरं पञ्चवृत्तिः प्राग्यस्त्रथायं मिन्नाभिन्नस्वभावो जीदः संसारी न कदार्चिन्मुक्तपूर्वः । तस्य मुक्तवर्थं विद्योपदेशोऽर्थ-

वान् संसारावसायां विविधवासनायोगातः परं श्रेयः प्रार्थयमानातां जीवानामुपदेशः कियमाणोऽर्थवान्। नैयायिका अप्याहः। नतु मुक्तिः प्रार्थना रागो रामध्य बन्धहेतुः फर्य मुक्तिः । अत्रोज्यते । रागो हि परमात्मविषयो यः स मुक्तिहेतुः विषयविषयो यः स बन्धहेतुः शास्त्रादयं विभागो गम्यते । अथाकामयमानो यो 5कामो निष्काम आ-त्मकाम इति । यथा स्त्रभायीगमनं धर्माय परभायीगमनमधर्मायेति । बदु फर्मसिहतं बानं यदि मुक्तिसाधनं ततः फर्मण मुख्यमानेषु संसा-रसान्तवत्वं स्यात्। उच्यते। कोयं भवतः सम्मोहः। को हि नामातुः पहृतबुद्धिः प्राप्तमसृतमपीत्वा तृषितो सृगतृष्णामञ्ज्ञधावेत्। मातृतुस्य हि श्रुतिः श्रेयः श्रावयति। तदशिक्तत्वेनोपादेयम् अनन्तानां च संख्या रहितानां जीवानामन्तो नास्ति समुद्रोद्धवत् । शास्त्रप्रामाण्याधा मुक्तिः रपि गम्यते । जगचानुच्छिन्नमद्य रहयते तथा कालान्तरे । किं च यो हि जगतः स्रष्टा पालयिता संहर्ता च स पन चिकित्सां नेत्स्वति कित-वानया चिन्तयातिगम्भीरया विरम्य मुक्तये प्रयतस्त्रेति । केचिद्व मायावादिनो बुवते। स प्रवेश्वरः साक्षाहेहे ऽप्यतुप्रविद्यावस्थितः स एव संसारी नान्योऽस्ति व्यतिरिक्तो जीवो नामेति । कथं तस्य संसारित्वमिति चेत् । अविद्याकृतनामक्रपोपाधिवशादिति । तन ब्र्मः। कस्येयमविद्या न तावजीवस्य वस्तुभूतस्य तस्यानश्युपग-नापीश्वरस्य नित्यविज्ञानप्रकाशस्वादज्ञानं विरुध्यते । यदि च तस्य संसारित्वं तदेश्वरत्वं विरुध्यते । सुखदुःखमोहा-दिरहितत्वं हीश्वरत्वमुच्यते । तद्योगित्वं च संसारित्वं तद्व संसारित्वासंसारित्वयोरिवचाविचात्वयोर्धन्धमोक्षयोश्चैकस्मिन्नातम नि समवायविरोधात । शीतोष्णयोरिवान्यतरपरित्यागो बलात् प्राप्तोतीश्वरश्चेन् संसारी संसारी चेन्नेश्वर इति श्रुतिश्वासंसाः रित्वं दर्शयति । निष्क्रियं निष्कलं शान्तं निरवधं निरञ्जनम् अवधं निन्द्यमुच्यते । अञ्जनमविद्या सा च जीवानामविद्यायामन्तरे व-र्तमानानामिति श्रुतेः । तस्माद्ग्य ईश्वरत्तदंशो जीवः संसारी-ं ति बळादभ्युपेयम् । भवन्ति चात्र स्होकाः ।

> श्रवणं मननं ध्यानं ब्रह्मचर्यं क्षमादि च । अनपेक्ष्याच्यपोहेत साक्षाज्जीवो धर्नाश्वरः हि विश्वकृषो यथा मायां नारदाय ब्यद्रायत् हे उपसंहतसंस्माचत् स्वेख्या मगवाब् प्रसुः हि

कानुद्दिचय ख्जेन्मायां माया तावान्धिका ।
संसारितां कयं कुर्यादातमनः स्वयमिच्क्रया ॥
स्वयंनिर्मितमायात्मा वेदान्तश्चवणादिना ।
स्वांपाधिविनिर्मोको युगपन्न हि सम्भवेद ।
स्कोपाधिविनिर्मोको को लाभः(१) परमात्मनः ॥
देहान्तरेषु दुःखित्वं यदि वाभ्युपगम्यते ।
स्कोपाधिविनृर्देश्यः होशस्ते निःप्रयोजनः ॥
तेषु चंकासि(२) दुःखित्वं क्रेशस्ते निःप्रयोजनः ॥
तेषु चंकासि(२) दुःखित्वं क्रेशस्ते निःप्रयोजनः ॥
स्विमिकीटासुपाधीनामनन्तत्वान्च सक्यते ॥
तस्मात् स्वतन्त्रः सर्वद्यः सर्वशक्तिनिरञ्जनः ।
ईश्वरोभ्युपगन्तव्यो जगत्सृष्टिलयभुतेः ॥

अन्ये तु स्वयमुत्प्रेक्षितदर्शनाः प्राद्यः । अपहतपाप्मादिरूपमा-स्मतत्त्वं कर्तव्यम अवणमननादिनियोगानुष्ठानेन । स च नियोगः प्रपञ्चप्रविळापनमापाद्यतीति सुसिद्धार्थमेवेति । तदेतद्पेशळम्-क्तमस्माभिः । प्रपञ्चप्रविलापनमदाक्यं पुरुषमात्रेण कर्तुमिति । थदि चात्मतत्त्वमपहतपाप्मादि कपं क्रियते अनित्यत्वं प्राप्नोति घटाविवतः । न च प्रपञ्चप्रविलापने उन्यस्मिन् कृते वस्त्वन्तरमात्म-तस्वं भवति । न हि प्रदीपेनान्धकारापनयं कृतं घटः कृतो भ-वति। यथा वा घटल्य विनाशे कृते नाघर्यवनाशः कृतो भवति । अर्थत्वातः । एवमत्रापि । न च नियोगः प्रविलापनमापादयतीति शक्यते वक्कम् । तस्याकारकत्वात् । न च तस्य प्रांवलयोऽश्रत-त्वात । यहात्रेक्षितमात्मना तत्सर्व नियोगमसके ऽध्यारोप्य व्य-बिह्नयते । यदि तावित्रयोगः शब्दात्मको लिङादिप्रत्ययः स पुरु-वन्यापारकर्तन्यतामात्रं ज्ञापयति यजेत जुहुयादिति । अथ प्रमे-यक्रपो नियोगः तस्य का गतिः स्वयं प्रमेयत्वातः प्रमाणक्रपता तस्य कल्पियतुमशक्या प्रमाणाभावात् । यद्प्युच्यते । प्रपश्चस्य मि-ध्यात्वमागमादवगम्यते । स्वत एव तु प्रत्यक्षादीनां प्रामाण्य-मिति। तदप्यसत् । सर्वत्र हि परत एव मिथ्यात्वं गृह्यते न

<sup>(</sup>१) कोऽलजः - पा० १ प्र•।

<sup>(</sup>२) तेषु चेदासि - पा॰ १ प्र॰। तेषु चानासि - पा॰ १ प्र॰।

स्ततः । यथा शुक्तिकाक्षानेन रजतक्षानस्य मिण्यात्वं न तेनैव तस्य गृह्यते । शास्त्रेण चेत् प्रत्यक्षादीनां मिण्यात्वं परिच्छियते । तस्य निस्तरवात् प्रपञ्चमिण्यात्वं सर्वदेव स्यात् । न विद्वद्विद्वद-पेक्षया सस्यत्वं मिण्यात्वं वा । न हि पुरुषेभांवाः क्रियन्ते येन तद्वपाद्वतिष्टेरम् । द्वष्टारो हि ते सस्यामालोकेन्द्रियसाप्रभ्यां द-र्यानं निष्पाद्यन्ते । तदभावे नास्तीत्यलमितिप्रसङ्गेन । छान्दोग्ये च त-अतत्रानयोमोयाप्रविलयवादिनोनिराकरणं विस्तरेण क्रुतमित्युप-संहियते । यदुक्तं विज्ञानघन पवैतेश्यो भूतेश्य इति विद्यानेक-रसः शरीराकारपरिणतेश्यो भूतेश्यः समुत्थाय तान्येवानुभू-तानि विनद्यति तत्कृतमापाधिकं रूपं विज्ञहातीस्वर्थः । प्रेस्य वि-शेषसञ्ज्ञा निवर्तते मुक्तः परमात्मा भवतीति समुद्यायार्थः । वि-शातारमित्यपि सर्वस्य विज्ञातारं परमात्मानं केनाप्यन्तरेण क-रणेन घा विज्ञानीयादित्यर्थः । न हि मुक्त्यवस्थायामात्मान्तरं करणान्तरं वास्ति ॥ २१ ॥

## प्रकृतिश्च प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधात् ॥ २२ ॥

उक्तं प्रधानं जगत्कारणं न भवति किं तु ब्रह्मैवेति। तत्रेदमाक्षिप्यते। चेतनानामीश्वराणां राजवैवस्त्रत्रश्रृतीनां निमित्तकारणत्वमेव दृष्टं नोपादानकारणत्वम् । अचेतनानां मृदादीनां
तु दृष्टं तत्र निरत्तं भवता तदिदानीं वळादेष्टव्यम् । अन्यथा
सर्गानुपपत्तेरिति प्राप्ते ऽभिधीयते। प्रकृतिरुपादानकारणं चदाद्रान्तिमित्तकारणं च कुतः प्रतिवादणन्तयोरनुपरोधादवाधनात् ।
यदि ब्रह्मैवोपादानकारणं ततस्तदुक्तमुपपद्यते। उत तमादेशमप्राक्षो येनाश्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतं भवत्यविवातं विवातं भवतीति । यथा सौम्येकेन मृत्पिपरहेन सर्वे मृण्मयं विवातं भवतीति कार्यकारणयोरनन्यत्वात्। कारणानुस्यूतमेव दि कार्यमतोद्रवगते हेतो कारणो कार्य सामान्येनावगतं भवतीति विवानव्याप्तिः कार्यस्थोच्यते। श्रुत्या न प्रविलयः तत्र यत्केनचिदुक्तं
प्रविलयमानः प्रपञ्चो विवातो भवतीति तत्स्ववुद्ध्युत्प्रोक्षितमित्युपेक्षणीयम्। न चानुमानेनास्माभिर्जगत्कारणं वण्यते येन राकादिषद्यात्रमपेक्षामदे॥ २२॥

#### अभिध्यापदेशाच ॥ २३ ॥

इतक्षोपादानम् । तदेशत बहुम्यां प्रजायेयेति बहुमवामीति सङ्करुपपूर्विका प्रवृत्तिरिभध्यानम् ॥ २३ ॥

#### साक्षाचोभयाम्नानात् ॥ २४ ॥

इतक्ष सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्पचन्ते आकाशं प्रत्ययन्तीत्युत्पत्तिप्रलययोरासानाद्यतक्ष यतुत्पचते तत्रैयं तत् प्रलीयते यथा पृथिव्यां भूतप्रायः ॥ २४॥

## आत्मकृतेः परिणामांत् ॥ २५ ॥

इतश्च तद्दातमानं द्वयमपकुरुतेत्यात्मनः कृतिः करणं कर्तृत्वेन कार्यत्वेनात्मा निर्दिश्यते । कथं पुनरात्मनः करणं सम्भवतीत्माह । परिणामादिति । परमात्मा खयमात्मानं कार्यत्वेन परिणमयामा-सेत्यर्थः । शक्तिविक्षेपं कृतवान् । अनन्ता हि तत्म शक्तयो-ऽचिन्त्याश्च । तासां विक्षेपं करोति सृष्टिस्थितिकाले यथा सूर्यो र-श्मीनां तद्वदेव संहरति । तथा च मन्त्रवर्णः श्वेताश्वतराणाम् ।

> न तस्य कार्य कारणं च विद्यते न तत्समश्चाप्यधिकश्च दृश्यते । परास्य शक्तिविधियेव श्रूयते स्वाभाविकी शानबलक्तिया च ॥ इति ।

ननु च न जायते ऽजो नित्य इत्यज्ञत्वं श्र्यते । न दोषः परनो जन्मप्रतिवेधाचतुर्भुवादिवत्।तवुक्तम्। न तस्य कश्चिक्जनिता न चा-श्रय इति। तस्मात् स्वतन्त्रस्य शक्तिविशेषोपसंहारौ न विरुद्धौ सूत्र-कारः श्रुत्यनुकारी परिग्रामपक्षं स्त्रयांवभूव अयमेव छान्दोग्ये वाक्यकारवृत्तिकाराश्यां सम्प्रदायमतः समाश्रितः । तथा च वाक्यं परिग्रामस्तु स्याद् दृष्यादिवदिति विगीतं विक्किश्चमूळं माहायानिकवीद्धगायितं मायावादं व्यावर्णयन्तो(१) लोकान् स्थामो-इयन्ति ॥ २५॥

<sup>(</sup>१) शासायानिकवीदगन्तितं नावावादं नायावादिनी साक्रवंतनी - पा॰ १ ह॰।

### योनिश्च हि गीयते ॥ २६॥

द्वीत देती । कर्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिमिति । तथा यद्मूत-योनियोनिरपायानकारणं पुथिवी योनिरीपधीनामिति वर्शनात् ॥२६॥

एतेन सर्वे व्याख्याता व्याख्याताः ॥ २७ ॥

पतेन प्रधाननिराकरणान्यायेन सर्वे परमाण्यादिकारणवादा हेय-तया व्याक्याता वेदितव्याः। द्विरभ्यासोऽध्यायसमाप्तिद्योतनाय॥२०॥

पति भगवद्भास्कराचार्यप्रणीते(१) शारीरकमीमांसामान्ये प्रथमाध्यायस्य चतुर्थः पादः समाप्तः ।

समाप्तक प्रथमोऽध्यायः।



#### ॐ नमः परमात्मने ।

# भास्करीयब्रह्मसूत्रभाष्ये

हितीयाच्याये प्रथमः पादः ।

## स्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्ग इति चेन्नान्यस्मृत्यन-वकाशदोषप्रसङ्गात् ॥ १ ॥

प्रथमाध्याये सर्वद्यं सर्वदासिः ब्रह्म जगतः कारणमिति प्रति-पादितम् । स्मृतिन्याविवरोधपरिहारः परदर्शनानां च तर्काभासवि-जुरिभतत्वं खृष्टिश्रुतीनां परस्परं चित्रतिपत्तिसमाधानीमत्यस्यार्थ-जातस्य प्रतिपादनार्थं द्वितीयोऽध्याय आरक्ष्यते । अत्र सांख्याः प्रस्यवितिष्ठनते । यदि ब्रह्मैवोपादानकारणं निमिशकारणं च ततः कापिलमहर्षिप्रणीतषष्ठितन्त्राख्यस्मृतेरनवकाशो निर्विषयत्वं पव दोषस्तस्य प्रसङ्घो मन्वादिस्मृतीनां तु धर्माधर्मप्रतिपादनार्थ-त्वादानर्थक्यं नास्ति । अत्यास्तु स्मृतेः तत्त्वाद्यवोधविषयत्वात् तदस-म्भवे प्राप्तमनवकाशत्वम् । तस्मात् प्रधानमेव उपादानकारग्रामध्य-पगन्तव्यम् । श्वेताश्वतरश्चतिश्च कपिलमाहात्म्यै दर्शयति ऋषि-प्रस्तं कांपलं यस्तमभ्रे ज्ञानैविभाति जायमानं च पश्येदिति तीर्थ-करत्य कपिलमहर्वेः सम्यग्दर्शितत्वात् तन्मन्त्रानुसारेण वेदान्नार्था-वधारणं कर्तव्यं न स्वतन्त्रतयेत्यभिप्रायः । पवं प्राप्ते प्रतिविधी-यते । नैतदेवमन्यस्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्गदिति । स्मृतिवलेन प्रत्यवितष्टमानस्य स्मृतिवलमेव दर्शनीयमिति।

> शक्तान्तरातमा भूतानां क्षेत्रश्रक्षेति कथ्यते । तस्मादन्यक्तमुत्पन्नं त्रिगुणं द्विजसत्तम ॥ इतीतिहासे ॥ यतः सर्वाणि भूतानि भवन्तादियुगागमे ।

यरिमध्य प्रलयं यान्ति पुनरेव युगक्षये ॥ ब्रह्मपयः पितरो देवा महाभूतानि धातवः । जङ्गमाजङ्गमं चेदं जगन्नारायणोद्भवम् ॥ अहं सर्वस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा॥

इति गीतायामन्योन्यविरोधं च श्रुत्यनुसारिणी स्मृतिहणादेया । श्रुती च चेतनं जगद्दीजमुक्तं तद्विहद्धा स्मृतिरप्रमाण्यम् । तदुक्तं प्रमाणलक्षणे । विरोधे त्वनपेशं स्मादसति खनुमानिमिति । श्रुतिस्मृतिविरोधादियं स्मृतिः कपिलस्यति स्थितम् । या पुनः श्रुतिहदाद्वता तत्र कपिलदाव्देन हिरण्यगर्भः स्वित्मण्ड-लावस्थाऽभिधीयते कनककपिलवर्णत्वास् । तथा चोक्तं पुराणे । आदित्यसंस्थः कपिलोऽम्रजोऽमिरिति । तस्यामेव श्रुतावुक्तम् । हिरण्यगर्भे जनयामास पूर्वं मनोबुद्धा श्रुभया(१) संपुनन्धि-ति। न ह्यपरपुरुषापेक्षा श्रुतेः स्वतः प्रामाण्यात् ॥ १॥

## इतरेषां चानुपलब्धेः ॥ २ ॥

इतश्च सांख्यस्मृतिनीदर्तव्या प्रधानादितरेषां महदहङ्कारत-न्मात्राणां लोकवेदयोरनुपलब्धेर्महाभूनप्रकृतित्वेन बुद्धिरन्तःक-रणं तद्धर्मश्चाहङ्कारः प्रसिद्ध एव ॥ २॥

## एतेन योगः प्रत्युक्तः ॥ ३ ॥

इदमतिदेशस्त्रमः । पतेन सांख्यसमृतिप्रत्याख्यानेन योगसमृतिरापि प्रत्युक्ता वेदितन्या । नजु चासाइइयाशङ्कायां साइइयप्रतिपादन-मतिदेशः कात्र तुल्या शङ्कोन तत्व्च्यते श्रुतौ योगोपदेशातः । तत्सं-वादित्वातः पातञ्जलादीनां योगशास्त्राणां तदुपनिबद्धानां प्रधाना-दीनामपि श्रौतत्ववुद्धिः कस्यचित् स्यातः सातिदेशेन व्यावत्यते । कः पुनर्वेदे योगोपदेशः इवेताश्वतरापनिषदि त्रिरुक्ततं विरुद्धत्वं खाष्यासमं शरीरं इदीन्द्रियाणि मनसा सिक्नवेश्यते ।

तथा पृथ्वयप्तेजीनिलखे समुश्यिते पश्चात्मके योगगुणे प्रवृत्ते । न तस्य रोगो न जरा न दुःखं प्राप्तस्य योगाग्निमयं शरीरम् ॥ इति।

<sup>(</sup>१) शुत्वा - पा॰ १ ४०।

भवतु श्रुतिसंवादात् । सम्यग्दर्शनोपायोपदेशांशस्य तथात्वं विर्पातपन्नांशस्य तु मिथ्यात्वं पुरुपाणामन्यथार्थदर्शितत्वस-मभवात् ॥ ३॥

#### न विलक्षणत्वादस्य तथात्वं च शब्दात् ॥ ४ ॥

इत आरभ्यापादसमाप्तेसकांवष्टम्भेन सांख्यादीनां य आक्षेप-स्तत्समाधानं कियते । नजु च चोदनायाः स्वतः प्रामाण्यात् कथं त-र्फीनिमित्तो ह्याक्षेपः सम्भाव्येत।अह्रोच्यते।सिद्धवस्तुविपयत्वाह्येदा-न्तानां तत्र च तर्कस्यापि प्रवेशाद्शीनातः । यथात्मा नित्योऽनित्यो वेति विचार्य नित्य पवेत्यवधार्यते । श्रुतिश्च तर्कानुप्रवेशं दर्शयति । श्रोतव्यो मन्तव्य इति । न चेतनं ब्रह्म जगत्कारणमुपपद्यते । विलक्षणत्वादस्य कार्यस्य प्रकृतिधर्मानुविधायित्वे हि प्रकृति-विकारभावो दृष्टः सुचर्णकुण्डलयोरिव । न चेह कारणधर्मस्य चै-तन्यस्याकाशादिष्वनुवृत्तिर्दश्यते । नन्वयमसिद्धो हेतुर्वह्यकार्य-त्वादेव तद्धमी जुवृत्ति पापाणादिष्व जिममीमहे । नतु च यदि श-रीरेन्द्रियविषयाणां चैतन्यमञ्युपगम्यते तेषामापि देवदसादिवत् ख-तन्त्रत्वात् भोकतृभोग्यत्वेनाङ्गभायं न प्रतिपद्येरन् न च लोके चेत-मत्वं तेषां प्रसिद्धम् । अत्रोक्त्यते । केचिद्भिव्यक्तचैतन्याः केचि-दन्भित्यक्तचैतन्याः तत्र गुणप्रधानभावो न विरुध्यते । अत एव चाप्रसिद्धिरूपपद्यते ऽत्र क्रमो न लोप्टादीनां चैतन्यास्तित्वे प्रत्यक्ष-मनुसानं वा प्रमाणमस्ति हिताहितप्रवृत्तिनिवृत्त्यदर्शनादिदमेवा-चैतन्यं यदस्मदादिवैलक्षण्यं (तस्माद्विभावितचैतन्या लोष्टा-दय इति प्रतिक्षामात्रमतः सिद्धो हेतुर्विलक्षणत्वादिति । )(१) कि च तथात्यमचेतनत्वं च शब्दाद्वगम्यते । विशानं चाविशानं चेति । नतु च सृद्ववीदापोब्रवंसत्तेज पेक्षतेति च सृदादीनामप्रसिद्ध-चैतन्यानामपि चैतन्यं श्राब्यते ॥ ४ ॥

नैतदेवम्।

## अभिमानिव्यपदेशस्तु विशेषानुगताभ्याम्(२)॥५॥

<sup>(</sup>१)() एतन्त्रध्यस्थी नासि १ प०।

<sup>(</sup>२) विशेषानुगतिभामिति बाइरसाखे पाठः।

अभिमानिन्यो देवतास्तम्र व्यपदिश्यन्ते । कथं गम्यते कीषीतिकनां(१) देवताश्रद्धेन विशेषणाद् देवा ह वै देवता अहं अश्रेयसे
विवदमाना इति । ता वा पता देवताः प्राणो निःश्रेयो विदित्वेति
तथातुगते चैतरेयके श्रूयते ऽग्निर्वाग्भृत्वा मुखं प्राविश्वायुः
प्राणो भूत्वा नासिके प्राविश्वदादित्यः चश्चर्भूत्वा अश्चिशी प्राविशदितीन्द्रियेष्वनुगतां देवतां दर्शयति । यं पृथिवी नावेदयमापो न
विदुरिति चान्तर्यामिद्राह्मणे पृथिव्यादीनामिम्मानिनीं देवतां
दर्शयति । कथमन्तर्यामिनं न जानातीति विशेषप्रतिषेधादः । तसमाद्विलक्षणत्वात् वद्य जगत्कारण्यमिति प्राप्ते ऽशिधीयते ॥ ५ ॥

## दृश्यते तु ॥ ६ ॥

तुशब्दः पशं व्यावर्तयति सति साइश्ये प्रकृतिविकारभावीऽसति पुनः साइश्ये तदभाव इति नैवं व्याप्तिः सिद्धा येन वैलक्षण्यत्वे हेतुरुव्यते। सत्यपि वैलक्षयये इत्यते कारणभावः यथा भुकोदत्वात केशलोमनखादिविलक्षणं कार्ये जायते गोमयाद्वश्चिको जायते शालूकाद् दूर्वाङ्कुरः श्रद्धाच्छर इति सर्वत्र साधर्म्यं वैध्नर्म्यः
च कार्यकारणविषयं केनचिदंशेनासि। यदि च सर्वसाइश्यं
स्थात् प्रकृतेविकारभाव एव न स्थादित चात्रापि केनचिदंशेन साइश्यम् आकाशादौ कार्ये सत्तामूर्तत्वादिधर्मानुवृत्तेसस्माद्विलक्षणत्वादित्यसिद्धो हेतुः। यदुक्तं मन्तव्य इति तर्कस्थानुप्रवेशं श्रुतिः
श्रावयतीति नवीनया श्रुत्या शुष्कतको ऽभ्यनुज्ञायते। किं तर्ह्यागमानुसारी यस्तर्कसदुपपत्त्यर्थे स एवानुज्ञायत इति ॥ ६॥

#### असदिति चेन्न प्रतिषेधमातत्वात् ॥ ७ ॥

शब्दस्पर्शोदिहीनाद्गसणः शब्दस्पर्शोदिमत्कार्यं जायते इत्यस-त्कार्यवादः प्रसज्यते इति चेन्नैतदेवं(२) प्रतिषधमात्रत्वात् सत्कार्य-वादस्य प्रतिषेधमात्रमेतन्न सत्कार्यवादस्त्वया प्रतिषिध्यते । यथा सत्कार्यं भवति तथा तदन्यत्वमित्यत्र वस्मामः ॥ ७ ॥

<sup>(</sup>१) की योतकानां - पा०२ पु०। (१) नैयम् - पा०२ पु०।

## अपीतौ तद्दरप्रसङ्गादसमञ्ज्सम् ॥ ८॥

यदि चेतनाद् चेतनं स्थूलमशुद्धं च कार्यं जायत इत्यभ्युपत-भ्यते । तस्यापीतो प्रलयभेलायां तद्धत्मसङ्गाद्यथा कार्यं स्थूलमशुद्धं च तथा कारणस्यापि असज्येत इत्यसमञ्जसमौपनिपदं द्-र्शनिमतश्चासपञ्जसं अद्यप्यविभागप्राप्तानां जीवानां पुनरुत्थाने मुक्तानामपि प्रसङ्गाद् । अथ कारणे अपि कार्यं पृथगेवार्वातप्रते तथा सत्यपीतिरेच न स्यादित्यसमञ्जसम् ॥ ८ ॥

#### न तु दृष्टान्तभावात् ॥ ९ ॥

न तु तद्वत्यसङ्गः कुतो रप्राम्तभावातः । यथा शराबादयोपीति-गच्छतः खधर्म(१) हित्वाभावमापद्यन्ते यथा च पृथिवीविकाराः पृ-थिवीमपि गच्छन्तो वृक्षादयो न ते खधर्मेषा तद्दूपर्यान्त तथायं प्रपश्चः प्रविलीयमानः शक्यात्मना कारणमधे ऽनुप्रविशति । तथा च

ब्रह्माप्येति प्रपञ्चोयं रूपं हित्वा तु वैकृतम् । जहाति कठिनावस्यां जलसं(२) लवणं यथा ॥ इति ।

मुक्तानामुत्थानहेत्वभावान्नोत्तिष्ठेयुः ( इतरे ऽविद्याकर्मानुबन्धा-दुत्तिष्ठयुरिति )(३) इत्यविरोधः ॥ ९ ॥

#### स्वपक्षदोषाच ॥ १०॥

सांख्यस्य शिगुणमचेतनमरूपं निरवयवं च प्रधानं कार्याकारेगा परिणमत इति खपक्षे प्रशाप्यस्य(४) दोषस्याविग्रेषाचैकः पर्यनु-योक्तव्यः ॥ १० ॥

## तर्काप्रतिष्ठानादप्यन्यथानुमेयमिति चेदेवम-प्यनिमोक्षप्रसङ्गः(५)॥ ११॥

<sup>. (</sup>१) खभादं - मा॰ २ पु॰। (१) वाखधी - पा॰ २ पु॰।

<sup>(</sup>१)()एतम्सध्यस्त्री नासि १ प्र•।

<sup>(</sup> ४ ) खपचत्रचाप्यस्य - पा॰ १ पु॰।

<sup>(</sup> ५) पत त्रीभाषे तर्काप्रतिष्ठानादिश्येकं ग्रुतमन्यशानुमेयमिति चेदेनमप्यनिर्मोष्-प्रसन्धः ग्रुत्यपरमिति ग्रुव्ययं हथाते । चित्रोचप्रसन्ध्यः - पा । शाहरभावागुस्तः ।

चार्थेपिशदः तर्कस्यानवस्थानास न वेदांन्तदशंनस्यासामअसम् कः पुनर्यं तर्को नाम प्रमाणानामनुत्राहक ऊहो ऽनिधगतत्वे
वस्तुनि क्रियमाणस्तस्यपिद्धानप्रयोजनो यथात्मिनि नित्यत्वमनित्यत्वं
वा इस्यक्षायमाने तस्वे प्रमाणसम्भवाक्तिस्यत्वमनुजानाति तद्सम्भवाधानित्यत्वमुपेश्यते सोऽयं निक्षपणात् प्रत्ययसकं इत्युच्यते ।
तथा च न्यायसुत्रम् अविद्याततस्वेथे कारणोपपस्तितस्तस्वद्यानार्थमुहस्तकं इतीदशस्य तीर्थकरबुद्धिवैद्धत्यादनवस्थानादेकेन कपिलेन कणभुजा चा तर्कावएम्मभेद्वयवस्थापितोऽर्थः सोन्येन प्रतिविद्धाते । अथापरेण समर्थत इति परस्परविरोधान्न सम्यव्यानसिद्धः । अथोच्यते
यथानवस्था न भवति तथानुमेयं जगत्कारणामनुमानादिभिश्च हेतुभिः
प्रधानं प्रतिष्ठाप्यते न तत्रानवस्थेति चेद्वयम्प्यनवस्थादोषाद्दनिर्मोक्षसर्काणां कथमत्यन्तातीन्द्रिये विषये साधम्यवैधस्योक्ष्यां प्रत्यवस्थानासम्भवान्नानुमानेनाभिष्रतार्थसिद्धः कस्यचिद्दतः श्रुतिभ्रुलमेव
जगद्वीजावधारणमिति स्थितम् ॥ ११ ॥

### एतेन शिष्टापरिग्रहा अपि व्याख्याताः ॥ १२ ॥

पतेन प्रधानमनिराकरणान्यायेनानेनातिनिर्दिद्यते । वैद्योषि-काधुक्तं दूषणं परिहर्तुभद्याययमिति माभ्रान्तिः कत्यचिद्यभूदित्येतेन प्रधानवाधुक्ताक्षेपनिराकरणेन द्यिष्टमंजुन्यासप्रभृतिभिरपरिगृहीताः परमायवादिकारणवादा न्याख्याता निरस्ता वेदितन्याः। परिगृ-श्चन्त इति परिग्रहाः शिष्टैनं केनचिद्य्यदोन परिगृहीता इत्यर्थः॥१२॥

## भोक्तापत्तरविभागश्चेत् स्यालोकवत् ॥ १३ ॥

अन्यथा पुनराक्षिप्यते। ब्रह्मणोऽनन्यत्वाङ्गोकृत्रोग्ययोरिवमागः।
कथं भोकुर्जीवस्य भोग्यापत्तेभोग्यस्य च द्यारीरेन्द्रियाविषयछक्षस्य भोन्
कृषित्तेरापत्तिरेकीभावः ततश्चासमञ्जसं दर्शनं लोकप्रसिद्धविभागपरिलोपादिति चेदत्रोच्यते। स्यालोकवत् भवेदस्मत्पक्षेऽप्यनयोर्विभागः परमात्मना वा विभागो लोके समुद्रेणानन्यत्वे ऽपि फेनतरङ्गादीनां परस्परविभागो नाभेदापत्तिरेवमत्रापि स्यात्। भेदाभेदयोर्हिः
सर्वप्रमाणसिद्धत्वादुपपत्तिः॥ १३॥

तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः ॥ १४॥

ब्रह्मणोऽनन्यत्वं भोग्यभोक्तृवर्गयोः सिद्धवत् कृत्वा विभागो वर्णि-तः अथेदानीमनन्यत्वमसिक्कमिति साध्यते । अत्र वैदोपिकाः प्राहुः । षार्यकारणयोरत्वन्तं भेदः कारगं मृत्यिण्डः शरावादिकायँ भेदंनोपलक्ष्यते कार्यस्य चोदकाहरणादिकार्ये न मृत्पिण्डस्या-तोऽनयोर्भेदांऽसम्ब कार्यमुलचत इति वैशोपका मन्यन्ते। तन्निराक-रखायाह तथोरनन्यत्वमारम्भणदाब्दाविभ्यः एकविज्ञानेन सर्ववि-भानं प्रतिहाय तित्ससाध्यिषया इप्रान्त उपादीयते। यथा सोम्वैकेन सृत्पिण्डेन सर्व सृण्ययं विज्ञातं स्याद् वाचारम्भणं विकारो नामधेयं मृत्तिफेलेव सर्वामति वार्थी वागिन्द्रियस्योभयमारम्मणं विकारो नामधेयं च विकारोभिधेयोपपत्तिस्तदभिधेयं नामधेयं उभयमाल-रूय वागुव्यवहारः प्रवर्तते घटेन उदक्तमाहरीत मृण्मयमित्यस्येवं व्याख्यानम् । यदि तर्हि व्यवहारहेतुः कार्ये न तर्हि कार्यकारणयोरन-न्यत्वमिखाराङ्याह । मृतिकेखेव सत्यमिति । कारणमेव कार्यात्मना घटवद्वतिष्ठते सृत्समन्वितं हि कार्यमुपलभ्यते त्रिष्वपि कालेषु कारणाधीनं कार्यं नाश्वमहिषवद्देशतः कालतो वा व्यतिरिक्तम्-पलभ्यते कारणस्यावस्थामात्रं कार्ये व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तं शुक्ति-रजतधदागमापायधर्मित्वाचानृतमनित्यमिति च व्यपदिश्यते तद्रथं-मेव मृतिकेत्यव सत्यमित्युक्तम्। प्रत्यक्षसिद्धमेव हि सत्यःवमनुद्यते न विधीयते इष्टान्तरवेनोपादानात् । प्रमाणान्तर्रासद्धो हि इष्टान्तो भ-वति।तथा च न्यायसूत्रं लीकिकपरीक्षकार्णा यत्र बुद्धिसाम्यं(१) स इ-ष्टान्त इत्यप्ययागादग्नेरभ्रित्वमिति च कारणात्मना निरीक्षमाणं कार्य चातिरिक्तं नोपलभ्यते कारणात्मन्येव तिरोहितं प्रायेण उक्तमादिशब्देनैतदात्म्यमिदं सर्वे तत्सत्यं स आत्मा तत्त्वम-सीत्यवंजातीयकं वचनं गृह्यते । तथा च श्रत्यन्तरमात्मव्यतिरिक्तस प्रपञ्चस्य लखतां दर्शयति। अथ नामधेयं सत्यस्य सत्यमिति प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यमिति। यदि चानृतत्वमभिष्रेयात प्राणा अस-त्यमिति ब्र्यात् ।

अत्र केचिन्मायावादमवतारयन्ति । मृतिकेखेव सत्य-मिखवधारणात् कारणमेव सत्यं कार्यममृतमसत्यमनादिकालप्रवृत्ता-विद्यावशाद्यं भेदः प्रतिभासते न परमार्थतोस्ति । यद्येवं प्रत्यक्षात् प्र-

<sup>(</sup>१) परीचकाचा यखित्रचे बुविसाम्बन्धित न्यायभाषावा र्तिऋानुस्तः पाठः ।

त्यक्षादिप्रमाणव्यवहारः कथं वा विधिप्रतिवेधवास्त्राणामर्थवत्ताः कयं वा मोक्षरास्त्रेणासत्येन ब्रह्मज्ञानमुत्पचत इति । नायं दोषो मिथ्या-रूपो व्यवहारो बाधकप्रत्ययाभावात् अव्याहतः प्रवर्तते प्रमाणानि च प्रत्यक्षादीन्यविद्याविद्वपयोणि न विरुद्धरूनं वाधकप्रत्ययमासाद्य निवर्तन्ते । अतं एवाविद्यावत्पुरुषविषयी विश्विप्रतिवेश्वानुपपन्नाव-सत्यार्थेक्षणात् सत्यप्रतिपत्तिर्भावन्यंति । यथा खप्ते ग्रुभाग्रुभस्-चर्म लिप्यक्षरेश्यक्ष पारमार्थिकवर्णप्रतीतिरिति । न च निरवयवस्था-त्मनः परिणामो वकल्यते तस्मानमायामात्रमिदं प्रपञ्चजातमित्यत्र इमो मृत्तिकेत्येव सत्यमित्यस्यार्थी व्याख्यातः । यदि च प्रपञ्चास-त्यत्वं मृश्विकाया अप्यसत्यत्वं प्रपञ्चत्वात् कथं वा सिध्यत्विमवगतम्। न तावत प्रत्यक्षानुमानाभ्यां हीदं प्रपञ्जजातं परिच्छिन्नं न चाकारण-दोषबाधकप्रत्यया सः पृथिव्यादिज्ञानत्यासंसारं सर्वेषां नामनुबूत्तरतः पारमाधिक प्यायं भेदस्तन्नियनधनश्च व्यवहारः। तथैव यदि च मिथ्यात्वं सिद्धं स्यात् ततो दिङ्मांहादिवद्वाधकप्र-ल्ययाभावादनुवर्तते बाधकप्रत्ययं चासाच निवर्तत इति कल्पना युज्येत । ननु प्रमितिवादिवद्विद्याऽत्रापि कारणदोषः स्थात् तद्वतां प्रमातृणां भेदविज्ञानमुत्पद्यमानं मिथ्या स्वात् द्विचन्द्रज्ञानवत्।अत्री-च्यते । स हेतुः परदृषणाय वक्तव्या यः स्वसिद्धान्तं न वाधते अयं तु तवैव दोषमावहित यथाविद्यावत्प्रमातृणामृत्पन्नं भेदद्शेनं मिथ्या तथाऽद्वेतब्रह्मज्ञानमपि मिथ्यैव यो हि श्रोता मन्ता वा प्रा-गवस्थायामविद्यावानेव हि सः अविद्यावस्यं चेन्मिथ्यात्वे कारणमस-त्यपि बाधकज्ञाने मिध्यात्वमनुमानातः प्रसक्तं ब्रह्मज्ञानस्य केन वा-र्यते कि प्रपञ्चनानस्य बाधकप्रत्ययोस्त्यविद्यावस्वमेव न तत्रापि कारणं भवता व्यर्पाद्धं तत् समानं सर्वत्र मिथ्यात्वे ततश्च मुलो-च्छेतः प्रसज्यते । अनुमानान्तरं च ब्रह्मज्ञानं मिथ्या ज्ञानत्वात् प्रप-अज्ञानवत् यथा निद्रालक्षणस्य कारणदोषस्याविद्रोपात् स्वप्रज्ञानस्य सर्वस्य मिध्यात्वमापद्यते यथा चारण्ये तैमिरिकगतस्य वसतो व्रि-चन्द्रज्ञानमविशिष्टम् । न च तेषां बाधकप्रत्ययोक्तीति न चासत्यातः सत्यप्रतिपत्ती इष्टान्तोऽस्ति न च शशिवपाणात् कर्म्याचत् प्रतिप-तिरस्ति । यतुकं स्वप्नवदिति तद्युक्तम् । तत्रापि वस्त्वेव सुचकं स्वाद-विषयं यद्विश्वानं तहस्तुरूपं शुभाख सूचकं दृश्यं चन्द्रादि समर्थ-माणं न च पुनर्न रहयं न ज्ञानीमीत सुचकं नास्ति ज्ञानसापि प्रपञ्चान्त:-

पातित्वात । न च तदात्मरूपमेव उत्पन्नप्रध्वंसित्वात् लिप्यक्षर-मपि वस्त्वेव सङ्कतवशाहमकं समलदृब्यं हि विन्यासिवशेपाव-<del>एं चक्ष</del>्रवीहां ओत्रवाहाल वर्णस्य गमकं गम्याभेदे ऽपि लिप्यक्षराणां देशान्तरे भेदो दश्यते । यदि वा वस्तुत्वाद्गमकत्वं चकारं दृष्टे वकार-प्रतिपीत्तः स्मात् प्रतिपाति च करोत्यवस्त चेति विरुद्धम् इदमेव हि वस्तरवं यत सत्प्रतिपत्तिकारणत्वं नाम न हि शशविपासास्य क-चित् कारणत्वं रुप्तम्। यदप्युच्यते राङ्कादिरयं मरणहेतुरिति तदः स्तिहारमेव राङ्यासमर्यमाणं सृतिहेतुश्च सात्पुत्तादिशोकेन क-खिचन्सरणं यथा। यथा च दशमावसां गतः कामा सृतिहेतुन्नस्मात् असत्यात सत्यप्रतिपत्तौ रुपान्तो नासीत्यवस्थितम्। आगमात् प्रपञ्चस्य मिथ्यात्वसुच्यते तद्युक्तं श्रोत्रप्रभवस्य शानस्य मिथ्यात्वाद्वर्णा-रमकत्य तत्त्वमस्यादिवाक्यस्याभावस्ततश्च केन मिथ्यात्वं प्रतिप-द्येत नेह नानासीत्यपीहशद्धांपादानात् । कारणखढ्पे नानात्वं नालीति विविक्षतं शितं सियवसायां तु कार्यमप्यस्तीयवि-रोधः। स एव नेति नेत्यात्मेति शरीराद्यनात्मपर्युदासेनात्मख-कप्मुपविद्यते प्रपञ्चाभावो यत्र स द्वैतिमवेतीवशब्दोऽनर्थको य-था विततमिवेति । अवधारगार्थो वा यथाश्व इव इति सा-दृश्यार्थी वा यथात्रेवाग्नेरिति धूमविस्फुलिङ्गादिवद्विविधं वि-कारजातं यस्यामवस्थायां भवति तदितर इतरं पश्यति यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाशृद् तदा केन बलेन के विषयं परयेदिति विषयशानं र्गिपध्यते कारणप्राप्तावित्येव सर्वमविरुद्धम् । का चेयमविद्या सत्त्वा-सरवश्यामनिवचनीयेति चेत् अनिष्टोत्तरमेतत् ।

> यस्याः कार्यमिदं कृत्सं व्यवहाराय कर्पते । निर्वक्तुं सा न शक्येति वचनं वचनार्थकम् ॥

यदि वानिवैचनीया कथमाचार्यः शिष्यभ्यः प्रतिपाद्येत् अप्रतिपन्नया च तया कथं व्यवहारः क्रियते । किञ्चादिमती साऽनादिरिति वक्तव्यम् अनादित्वे नित्यत्वादुच्छेतुमशक्येत्यनिमाँक्षप्रसङ्गः ।
ब्रह्म चेन्निमित्तं तद्युक्तमित्युकं पुरस्तात् । अथात्मस्वरूपं निमित्तमप्येतनिमित्तनित्यत्वाचैमित्तिकानुपरमादनिमाँक्ष एव । अथ
सत्यस्ति च अविधा तदा सद्भावाभावरूपत्वानुपपत्तेः न हि युगपदेकत्र विरुद्धकानुसम्भवः । अथाव्याकृताकाशमाधाविद्येत्युच्यते
उच्यतां न संक्षायां विरोधो वस्तुत्वं तु प्राप्नोत्युत्पत्तिमत्वादङ्करा-

दिवत्। न चात्रहणमीवद्या प्रहणाभावस्यावस्तृत्वे बन्धहेत्त्याभा-बात्। तथा ह्यवस्तु चेदग्रहणं न ब्रधाति खपुष्पवत् बन्धकं चेदव-स्तुत्वं चिरुद्धं मत्स्यवन्धवद्त एव निर्वचनीयत्वमविद्यायाः। वि-द्याया अन्या त्विवद्या विपरीतश्चानं देहादिषु तद्धेतुकं च ब्रह्मख-क्रवाग्रहणम् । योपि मन्यते नामक्रवमविद्यावव्यवाच्यमिति तदाप्य-निर्वचनीयत्वं नास्ति निरुच्य वचनं निर्वचनमुच्यते गवादिशब्दाश्च स्पष्टा पत्र निरुच्यन्ते व्याकरणे तद्वाच्याश्वगवाद्यो निरुक्ताः तस्मात् भेददर्शनतोऽथिद्या न मिथ्या परमात्मनोऽवस्माविद्येषः प्र-पश्चायमत एव वस्तुत्वं सत्त्वादारमफत्वादाकाशादिख् सत्ता अपू-र्णत्यादिधर्मानुवृत्तेरिति प्रोक्तम् । कथं पुनः परिणामो निरवयवसा काशकरपस्येति चंत् । अत्रोच्यते परिग्रामखाभाव्यात् श्रीरवत् सः वंशत्वाध सर्वरक्तित्वाच खंच्छया परिणामयेदातमानमिति श-क्यते वक्तुम् । नतु सावयवत्वात् क्षीरस्य परिणामीपपत्तिः उच्यते न सावयवावं तत्र परिणतिहेतुर्यदि स्यात् अम्बनीपि द्धिभावेन परिणामः स्यादतोऽप्रयोजकं सावयवत्वमः। परिणामस्वाभाव्यादेव हि पयः परिणमते तदापीदं चिन्त्यम् । किमवयविनः परिगामे श-क्तिराहोस्विदवयवानामिति न हि तस्मिन् द्ववद्वव्ये ऽवयवी नाम व्यतिरिक्तो ऽभ्युपगम्यते मायाचादिना । ततः पारिशेष्याद्वयवानां शक्तिस्ते च निरवयवा न ह्यवयवानामवयवाः सन्ति येन सावयव-स्य परिणामा वर्ण्यत । ये चावयवानामवयवाः कहिपतास्ते कि प-रिणमन्ते नेति । यदि न परिणमेतरन् द्धनि पयो इइयेत तस्मात् सर्वेपामवयवानां परिकामित्वमेष्टव्यम् । कि चावयवानामवयवकः हपने तेषामप्यवयवकरूपने ह्यनवस्था श्रीरससुद्रश्च कुण्डे स्था-द्वययानामानन्त्यात् तस्माक्षिरययवस्यैव परिणामो इद्यत इति ब्रह्मणोप्यपपद्यते तथा च न्यत्रोधानां इप्रान्तेन परिणामो वर्गितः श्रुत्याचरे।

अप्रच्युतस्तरूपस्य शक्तिविक्षेपस्रक्षणः। परिणामो यथा तन्तुनाभस्य पटतन्तवत्॥

प्रवश्च यथाप्रच्युतस्वरूपाणां तन्त्नां परात्मनावस्नानं यथाका-शादप्रच्युतस्वभावाद्वायुरुत्पघते इति सोऽयं शक्तिविक्षेपोपसं-द्वारवादः सरिभिराश्चितः । प्रमाणवस्वादश्वाद्द न प्रमाणवस्वमस्य श्वीरस्थेव प्रद्वाणः कृत्सपरिणामप्रसङ्गादनित्यता स्यात् निर्धं वि- भुमिति च श्रुतिविरुध्येत । विकारापन्नमेव ब्रह्मेति सर्वलोको मुच्येत प्रत्यक्षतिद्धत्वाद्धपदेशानर्थक्यमतोनुपपत्तरस्य पक्षस्य वादोऽस्माभिनिंपुणमतिभिराश्रितः। शृतिश्र मायां तु प्रकृति वि-चादिति। स्वृतिरपि मम माया दुरत्यया इति। अत्राभिधीयते। न हि सर्वात्मना इष्टान्तसाध्यर्थ किञ्चित्रपण्यते यथा तावद्चेतनाः नामेव परस्परं परिणामवैचित्रयं श्रीरखैकः परिशामो वध्यव-खाऽन्नत्यानेकः केशनखदन्तिपिशितादिळक्षणो यथोर्णनामस्योर्णा परिणामः प्राण्यन्तरेष्वत्यन्तमसुरुभाव्यमानो स्वयते। न हि भावानां वाक्तयः केनचित् प्राकृतवुद्धिना परिच्छेसुं राश्यन्ते तर्काणाम-प्रविष्टत्वातः साधर्भवैधर्भयस्य सर्वत्र योजयितुमशक्यत्वादः। किमुत बेतनस्य सर्वज्ञस्य सर्वशक्तेः स्वतन्त्रस्य शास्त्रेकसर्माधगम्यस्य ज-गत्कारणस्य परिणामो व्यवस्थाप्येत । स हि स्वेच्छ्या स्वात्मानं लोकः हितार्थे परिणामयन् स्वराक्त्यनुसारेण परिणामयति।तथा च श्रुतिः। आत्मन आकादाः सम्भूनलत्तेजो अञ्चलति वाऽचेतनं महाभूतं स्-जित स्वयं चेतनक्षेण पृथगेवावस्थितः तथा च दर्शितं हन्ताह-मिमासिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनातुप्रविद्य नामरूपे ब्याकरवा-णीति। यथा देवानां त्रयश्च त्रीणि च सहस्रेत्युक्ता महिमान प्रवेषा-मेत इति सङ्कल्पमात्रेणानेकथा भावं दर्शयित्वापसंहरति त्रयस्ति-शत्वे च देवा इति तेषामपि यः स्रप्टेश्वरस्तस्य सामर्थे को वेदितुमई-ति । वर्षयतक्ष मन्त्री को अदा धेर को इह प्रावोचत कुत आयाता कत एयं विसृष्टिः अर्वाग्वेदा अस्य विसर्जनेनादा को वेदयत आ-बभुव यदि वा दधे यदि वा न योस्पाध्यक्षः परमे व्योमन् सोङ्गं वेद यदि वा न वेदेति(?) स एव परमेश्वरः सुष्ट्यवस्तायां प्रविभक्तनामक्षं विविधभोक्तुभोग्यं प्रपर्श्व वेद प्रख्यावस्थायां स्वारमिन प्रलीनं प्रविभक्तं न वेदेखर्थः । श्वेताश्वतरा अपीश्वरमचिन्सग्रक्तिमा-यनन्ति ।

> तमीश्वराणां परमं महेश्वरम् तं देवानां परमं च देवतम् । पति पतीनां परमं पुरस्तात् विदाम देवं भूवनेशमाधम् ॥ न तस्य कार्यं करणं च विद्यते न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृह्यते ।

परास्य शॅंकिर्विविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानवलकिया च ॥ न तस्य कश्चित् पतिरस्ति लोके न वेदिता नेच च तस्य लिङ्गम् । स कारगां कारणाधिपाधियो न चास्य कश्चिजनिता न चाधियः ॥ इति ।

विविधा एक्तिः सा च स्वाभाविकी न चागन्तकीति व्यवन्ता कुतार्किकचोधं कि नाम न परिहतम् । न च निरवयवस्य परिणामी नास्ति यथा मनसः कामकोधलोभमोहादयः परस्परविलक्षणाः समुद्रोमेय रवोद्भवन्ति गनःखरूपं चाऽप्रच्युतम् । दर्शितं चैतत् सर्वे मन पर्वति यथा नमसी वायुर्वायोरप्रिरसिद्धी दशन्त इति चे-द्वधिरस्वं कि श्राययन्तीं श्रुति न ऋणोषि। ऋणोमि अप्रमाणं सातु-पपनार्थवादित्वादिति चेदूर्णनाभि प्रजापतिप्रियं यस्य इष्टत्वादत्री-पपन्नमिति चेदत्राप्यविशिष्टं शास्त्रदृष्टत्वं न च प्रामाण्ये कश्चिद्धि-शेषः स्वेखे विषये। अथ मन्यसे नेदं शास्त्रं सृष्टिप्रतिपादनपरं किं तर्हि अद्वैतप्रतिपादनपरं खुष्टी प्रयोजनाभावाद् भेदस्य च प्रमाणान्तरा-सिद्धत्वादिति । अत्रोच्यते कार्यकारणयोरनन्यत्वादित्यनेन हेतुना-त्मैकत्वं प्रतिपाद्यते भवता स चायमसिद्धो हेतुः सर्गानभ्युवगमे वियदादि सर्वे नित्यं मीमांसकानामिव प्रसल्यते। न च सुधिर्निष्य-योजना विद्यानात्मनां भोगद्यानार्थत्यत् सत्सु हि शरीरेन्द्रियेषु भोगो अग्निहोत्रादिलक्षणस्य क्रियाकारकफलात्म-श्वानं चावकल्पते कस्य व्यवहारस्य भेदमन्तरेणानुपपत्तेः। खभावसिद्धं भेदमङ्गीकृत्य कर्मकाण्डव्यवहारोपपत्तर्ने मेदः ग्रास्त्रीय इति चेदमेदो ऽपि तथा सामान्यात्मना सर्वे वस्तुजातमभिश्रमनुवृत्तिप्रत्ययगोचरत्वात् । तत् द्विविधं सामान्यं परमपरं च सत्तालक्षं गोत्वादिलक्षणं च वतश्चाभेदोप्यशास्त्रीयः प्रसज्यते । अथ मनुषे ब्रह्मात्मना सर्वस्था-नन्यत्वमन्यतोऽसिखमिदं सर्वे यदयमातमा इत्यभेदः प्रतिपाचते शोभनमभ्यधायिन्यायेनानेन(?) धर्मीप्यग्निहोत्रादिलक्षणोत्यन्ताती-न्टियः शास्त्रेणैवावगम्यते इति न विशेषं पश्यामः। कर्मविधीनां मायामात्रविषयत्वमद्वैतवाक्यानां च परमार्थवस्तुविषयत्वमिति विरुद्धम् । भेदाङ्गीकरणं युक्तं प्रामाण्यतुरुवत्वात् प्रत्यक्षादि-भिश्व भेदः प्रतिपाचते न च सत्तामात्रं प्रत्यक्षत्य विषयश्चक्षरादीनां

नियतकपादिविषयत्वातः । न च सत्ता सन्यो निष्कृष्य केनचिदिन् निद्रयेण विषयीकियते तस्मातः सत्तैयासिद्धान्तविषयः इति प्रति-प्रतिपतामीपधमन्वेष्टव्यमतो यतुच्यते केचिदातुर्विधातृप्रत्यक्षं न निपेद्धृविषिधित इति तद्युद्धायते कि रूपादिविधातृत्वात प्रत्य-क्षमनिषेधकं स्वविषयतामा जपर्यवसानाद्ग्यनिवृश्विरभावप्रमा-णगम्यया । तथाहि

> स्वक्षयभेव वस्तृनां परस्परविलक्षणम् । नानात्वं तत्सु संवेद्यं भेद इत्यभिधीयते ॥ घटक्षपं पटे नास्ति पटक्षपं घटे न हि । इति देशान्तराभाव अन्योन्याभाव उच्यते ॥

किं च सत्तामात्रमहकं सर्वमिद्रियमिति सङ्करः स्वातः। अन्धी-ऽपि एपं पश्येद्वधिरोऽपि शब्दं श्रुयात् । अथ शब्दादिविषयभेटप्रह-णाह्यवस्थिति न तर्हि सत्ताविषयत्वं यथानुवृत्तिप्रस्ययात् सत्तेश्यते तथा गोत्वाद्यवान्तरसामान्यमपि प्रसज्यते वदाश्रयभूतं चेतृद्रव्यं अव्यास्ययसामध्यीत् अतः सामान्यविशेषात्मकं वस्त सिद्धम् । इवं ख वक्तव्यं सत्ताज्ञानं ततो व्यतिरिक्तमव्यतिरिक्तं वेति । यदि व्यतिरिक्तं वैतप्रसङ्गोऽनवसा च शानसत्ताऽन्येन शानेन तत्सत्ता-प्यन्येनेति । अथाव्यतिरिक्तं ब्राहकाभावात ब्राह्या सत्ता न सिद्धति विधानप्रसक्षिमिति च प्रतिषाद्यानिस्ततश्च सन्मात्रवादिनो न म-नो नेन्द्रियं न कार्न न क्षेत्रमिति सर्वश्चन्यता प्राप्ता स कथं परं प्रसाप-द्येत खयं वा कथं बुद्ध्यत इति । सन्मात्रप्रतिमादीव प्रतिमाति नः अपरविद्यानां चोमिखेतदश्चरमुद्रीथमुपासीतेखारन्धानां प्राणप्रतीकाद्यपासनानां च भेदयन्तरेणात्म-धिकृतपंरुपाणां लाभानुपपत्तेः। कथमिदं मायामात्रं प्रमाणमन्तरेण प्रतिकातं गः क्यं त्रिवृतं त्रिवृतमेकैकं करवाणीति बहुद्धिपूर्व परदेवताप्रवृत्ते-स्तद्रभित्रायमज्ञात्वा कोनामाद्रष्टनिर्भयः सर्वे मिथ्येति कर्वायत्-महेंत यदि च एएसाधम्येणाद्धं निर्णेतुमिष्येत तदा च एएमद्धं हुएव्यम् । कुत्रश्चायमवगमो भवतः न हि सुत्रकारः कविन्मायायदः प्रायुङ्क यत्र खप्रधानान्मायामात्रं तु कात्स्न्येन अनभिन्यक्तस्त्रप-त्वादिति हि यत्रोक्तं वैधम्यांच न स्त्रप्रादिवदिति वैधम्यमुक्मी-क्षतेनीग्रव्हमिति चारभ्य प्रत्यधिकरणं स्मृतिमन्तरेण सतकारस्य स्मृत्यनवकारादीय इत्यारभ्य सांख्याद्यज्ञावितद-

पयोश्वरणार्धे प्रत्यधिकरणं प्रयासोनर्षकः स्वात् । सायासात्रत्वे न वियदश्रुतेरिति चारभ्य भूतानामुत्पस्यादि विचारोऽनर्थकः स्वात् । नतु सूत्रकारो न सानतोपि परस्थोभयिकङ्गं सर्वत हीति बहा व्यति-रिक्तं सर्वे मायेति वश्यति । मैवं घोचस्तस्याधिकरणस्थान्यविषय-रवात्र प्रपञ्चाकारं ब्रह्मोपास्यं कि तिहें निराक्षारमात्रमुपास्यमिति तात्पर्यम्।यदप्युक्तं मायां तु प्रकृतिं विद्यादिति तद्युक्तम् अजामेका-मिति तेजावश्वलक्षणा प्रकृतिः प्रकृता सा मायाद्यव्देनाभिधीयते प्रकृतिन्त्रत्वामपाति व्यपदेशात् । कचिन्मायाद्याव्दः प्रकृतिवचनो मी-यते परिच्छिद्यते अयोति प्रकृतिक्वयते । गीतायामपि वस्तुभूता मायाद्यव्यत्ते अपि च मायाद्यव्यत्ते अपि च मायाद्यव्यत्ते प्रस्तो वेदः सुप्रमेयं स्वर्गापवर्गलक्षणं यथा-भूतं प्रस्वाययश्वप्रमाणमसस्यमिति वा कल्पयितुमिति ज्ञानेन(१) प्रव-तेते वेदार्थं यथा वहेर्क्मश्चात्वा यथा प्रवर्तन्तामिति ॥ १४ ॥

#### भावे चोपलब्धेः ॥ १५ ॥

इतश्चानन्यत्वं कारणभावे कार्यस्रोपलब्धेसन्तुषु पटो मृत्पिपंडे घटो न देशान्तरे कालान्तरे चोपलक्ष्यते। यत्र पुनरन्यत्वं तत्र
तहेशान्तरे कालान्तरे चोपलक्ष्यते यथा गोरश्वोऽश्वो न गोर्भावम
पेक्ष्यते। नतु चाग्निभावे धूमो जायते न चानन्यत्वं तत्रोच्यते निमित्तकारणमग्निः पुत्रस्येव पितरि विनष्टे ऽप्यग्नौ धूमस्थितिदर्शनात इह
तूपादानकारणापेक्षयानन्यत्वमुच्यते अस्ति धूमे ऽपि भूतत्रयं कारणं
तेषामेषामेव धूमावस्थेत्यनन्यत्वम् ॥ १५॥

#### सत्त्वाचावरस्य ॥ १६॥

इतम्यानन्यं सदेव सौम्येदमग्र आसीदिति एवंशब्दवाच्यस्य कार्यस्य अवरकाळीनस्य कारणे सत्त्वादनन्यत्वं कथं गम्यते सा-मानाधिकरण्यात्॥ १६॥

असद्यपदेशानेति चेन्न धर्मान्तरेण वाक्यशेषात्॥ १ ७॥

असद्वा इदमप्र आसीदित्यसद्यपदेशात कारणे कार्यत्य स-स्वादित्यसिद्धो हेतुरिति चेत् अबोच्यते न धर्मान्तरेण व्यपदेशात

<sup>(</sup>१) क्षायतुनिति माती न स्वतंते - या । १ प्र ।

नायं विरोधो धर्मान्तरेण चाभिव्यक्तनामक्तपादनभिव्यक्तनामक्तपत्वं धर्मान्तरं तेनासिद्ति व्यपदिश्यते । लांके ऽपि यदितसूक्षमं व्यव-हारायोग्यं च असिदिति ग्यपदिश्यते कथमवगम्यते वाक्यरा-षातः तत्सदासीति तच्छद्येन प्रकृतपरामशीदत्यन्तासस्वे तद-जुपपत्तेः ॥ १७ ॥

युक्तेः शब्दान्तराच ॥ १८ ॥

इतश्च कारणे कार्यस्य सत्त्वं युक्तेः का पुनर्युक्तिर्मृत्पिण्डात् घटो जायते न द्धि शशविषाणं वा यद्यसन् घटो जायेत असत्त्वावि. शेषाध ततस्तयोरप्युत्पत्तिः स्यात् । नतु च कारणशक्तिनयमात् व्य-वस्था भविष्यति नेति व्रमः स पवास्माभिः पर्युनुयुज्यते कथं कारण-शक्तिनियम इति असत्त्वाविशेषे मृत्रिण्डस्य या शक्तिः कथमेकत्र सा नियम्यत इति कार्यस्य कारणे सन्त्रावमुक्ता नियमहेतुरुच्यमा-नो यः कश्चित् स सर्वः पर्यनुयोगं नातिवर्तते तस्मात् सत्कार्यमुःप-द्यते इत्यक्ष्युपगन्तव्यम्। नतु तवापि कारणस्वरूपवत् कार्यस्य सि-द्धत्वात् करकव्यापारोऽनर्थकः त्यात्। अथाभिव्यक्तार्थे इति चेद-भिज्यक्तिः कि विद्यमाना उत अविद्यमाना इति यदि सती क्र-इभकारादिब्यापारानर्थक्यं तदवस्यमितरत्रासत्कार्यवादप्रसङ्घः । अत्रोच्यते। सदेव कार्ये कुतः कार्णमेव हि तां तामवस्यां प्रतिपद्य-मानं कार्यमिति गीयते। अवस्थातद्वताश्च नात्यन्तमेदो न हि शुक्र-पटयोर्घर्मधर्मिणोरत्यन्तभेदः किन्त्वेकमेव वस्तु न हि निगुंगां नाम द्रव्यमित न हि निर्द्रव्यो गुगोस्ति तथोपलब्धेः उपलब्धिश्च भेदाभेद्द्यवस्थायां प्रमाणं प्रमाणव्यवहारिणां तथा कार्यका-रणयोभेदाभेदावनुभूयेते(१)। अभेद्धर्मश्च भेदा यथा महोद्धेरमंदः स एव तरङ्गाद्यात्मना वर्तमानो भेद इत्युच्ये न हि तरङ्गाद्यः पा-षाणादिषु दश्यन्ते तस्यैव ताः राक्तयः शक्तिराक्तिमतोस्थानन्यत्व-चांपलक्ष्यते यथाप्रेर्दहनप्रकाशनादिशक्तया यथा च वायोः प्राणादिवृतिभंदन भेदः। तस्मात् सर्वमेकानेकात्मकं नात्यन्तमभिन्नं भिन्नं वा। तदेवं प्रत्यक्षमनुमानमागञ्चास्मत्पक्षे प्रमाणत्रयं त्वत्पक्षे न किञ्चिद्स्तीति विशेषः । कोसावागमः एषः स-देव सोम्येदमम् आसीदिति इदंशब्दवाच्यस्य कार्यस्य मलयकाले कारणात्मनावस्थानं द्रशयित । यदा चामिर्व्याक्तहेतुस्रकादिस-

<sup>(</sup>१) चपखभ्येते - पा॰ २ पु॰।

षिधिस्तदामिन्यकिर्यदा वासिषिधिस्तदा तिरोभृतिसन्देत्नां चान्ये हेतवलेषामध्यन्य एत्यनादिन्वात् संसारत्याविरोधो भोगत्य च ध-र्माधर्मनिमित्तत्वातः साधनानामभिन्यस्वनभिन्यस्की तद्पेक्षया भवत इत्यनवद्यम् । तत्रश्चाभिज्यक्तितिरोभावावस्वयोरन्योन्याभि-भवादन्यतरावस्थानं भरकतप्रभवे चेतरेषां श्रीतश्च इप्रान्तोऽतु-सन्धातब्यो निरवयवो वटकाणकाऽणिमी तां तामवखां गत्वा स्यूली-भवन्तुपलभ्यते दर्शितं च महान्यग्रोधस्तिष्ठतीति । न हि इष्टे ऽनुप-पद्मं नाम यथा च पुंरत्वं विद्यमानमेव यौवनावस्वायामभिव्यज्यते अ-न्यथा षण्डस्यापि पुंस्त्वप्रसङ्गात् । कथं वा असवुत्पत्तिर्गीयते न ग्रासतो जननि कर्तृरवं रष्टं शशविषाणं जायत इत्यपि च । यतो सु-इण्डचकादेघंदोत्पिचवंण्येत तस्य नित्या गक्तिराहोखिद्गित्या यदि नित्या नित्योत्पत्तिमसङ्गोऽन्यानपेश्वत्वात् अथानित्या साप्यन्येन फर्त-व्या साध्यन्येनेखनवस्या प्रसज्यते । नियतकारणोपादानं च्यान प्राप्ती-ति वाकीनामनन्तत्वात्(१) । अध्य मन्यसे कारणवाक्तयो निस्या एव तास्त सहसारिवशात् कार्ये जनयन्तीति तत्रोच्यते सहकारिभिये उ-क्रियते शेषश्चेदुत्पचते तदुत्पत्तावन्यः सहकारीत्यनवाता शकिनिसत्वे तु निस्यकार्यप्रसङ्गादित्युक्तो दोषः । अपि च सुवर्णा-र्थिनः कुण्डलप्रष्टणं न प्राप्नोति सुवर्णकुण्डलयोरन्खन्तभेदात् अपि च पञ्चपलिके पटे परिमाणाधिक्यप्रसङ्गः श्रुनिवर्धनबाह्यत्वाद्वा-ऽसत्कार्ययादो वैशेषिकपक्षोऽप्यसङ्गत इति । नद्वदेव प्रमाणशून्य-वादिपश्रोऽध्यमावाद्भावोत्पत्तिरुभयोरभाव इति दर्शनं निरस्तं वे-वितन्यम् । युक्तिन्यां क्याता चव्दान्तराह्या सदेव सीम्येदमत्र आसी-दिति । असच्चद्यादन्यः सच्चद्यान्तरं कथमसतः सज्जायेत इत्या-क्षिप्य सदेव सीम्येदमप्र आसीदिति॥ १८॥

#### पटवच ॥ १९॥

यथा पटः संवेष्टितः कचित् प्रसारितो या न भिद्यते तथा का-रणं सक्रपावसं कार्यावसं च न भिद्यते ॥ १९ ॥

#### यथा च प्राणादि ॥ २०॥

यथा प्राणापानादि इदि इतिवांयुनीभिनासिकादिषु सानेषु

<sup>(</sup>१) चनिकलान् - पा॰ १ पु॰।

त्राणायाभेन निरुद्धः खरूपेगायतिष्ठते निरोधान्युक्तः यश्चधा तथा ब्रह्मति ॥ २० ॥

#### इतरव्यपदेशाद्धिताकरणादिदीषप्रसक्तिः ॥२ १॥

अथाक्षेपः क्रियते । हितस्याकरणमहितस्य चानुष्टानमादिम-हणादिदं जगन्मायारचितमिति स्मरणं प्रसम्यत इत्यवमादिदीय-परिम्रहः । कस्मादितरव्यपदेशादितरस्य धारीरस्य ब्रह्मत्वव्यपदे-धात् तत्त्वमसीति ततश्च ब्रह्मणो यत् अपृत्वं तत् शारीरस्येति प्राप्ते उभिधीयते ॥ २१ ॥

## अधिकं तु भेदनिदेंशात् ॥ २२ ॥

तुशेव्दः पक्षं व्यावर्तयति । शारीराद्धिकं सांसारिकधर्मातीतं स-चैशं कष्टारं वृगः सता सौम्य तदा सम्पक्षो भवति शारीर आत्मोप-श्वेनात्मनान्वारुढ उत्सर्जतीत्येवं जातीयकात् भेदनिर्देशात् ईश्व-रोऽन्यः कष्टा । यदि वायं जीवः सप्टाञ्चुपगम्येत प्रादुःस्युरेते दोषाः जीवपरयोश्च भेदः पुरस्तात् प्रतिष्ठापितो देश्वर एव संसारीति यथा वात्मन्तिभको जीवो न भवति तथा वश्यामः । ननु भेदाभेदी कथं पर-स्परविरुद्धौ सम्भवेतां नेष दोषः ।

प्रमाणतश्चेत् प्रतीयते को विरोधीयसुच्यते । विरोधे चाविरोधे च प्रमाणं कारणं मतम् ॥ २२ ॥

## अश्मादिवच तदनुपपत्तिः ॥ २३ ॥

अपि च यथा लोके पृथिवीत्वाविद्योषे अपि पद्मरागादीनां प्र-द्यापाषाणादीनां चान्योन्यभेदो हृद्यते। आदिश्रह्णेनासपानादीनां केदानखादीनां च श्रहणम्। तथा ब्रह्मण एकत्वे अपि जीवप्राह्मयोर्भेदो न विरुध्यते। तद्नुपपत्तिः परोक्तदोषानुपपत्तिः॥ २३॥

## उपसंहारदर्शनान्नेति चेन्न क्षीरविद्धे॥ २८॥

अन्यथा पुनराक्षेपः क्रियते । नतु चोवनायाः स्ततः प्रामाण्यात् । सिद्धं जगत्कारणं ब्रह्म कथमाक्षेपः सत्यमेवम् तथाप्यनुमानविरो- भाषासी चोदनार्थः शक्यते ऽवधारियतुम् अतस्तद्देनकान्तिकीपादानार्थमारभ्यते । कुम्मकाराद्दीनामनेकसाधनोपसंहारेण प्रवृत्तिद्दर्धनाद्याद्यकारकोपादानमुपसंहारः प्रागुत्पत्तेश्च नास्ति वाह्यसाधनं
सामग्री ब्रह्मणस्तद्सहायं ब्रह्म प्रवृत्त मिति न शक्यमवधारियतुमिति
प्राप्ते प्रतिविधीयते। ब्रह्म स्वत एव परिणमते तत्स्यामाध्यात् । यद्या
स्तीरं दिधिभावाय अम्भो हिसमावाय न तु तत्राप्यातश्चनमाधारभूतं
च द्रव्यमपेक्ष्यते। नेतद्दित ब्रह्मत्वात् तस्य स्थितो स्थानी व्याप्रियते आतश्चनेनाम्कादिना त्वार्यते पथसः परिणामशक्तः स्वत एव न कदाचिद्रमसा दिध सम्पाद्यत् शक्यते।तन्तुनामश्च स्वत एव प्रवर्तते।
कुम्मकारादीनामनीश्वरत्वात् स्वतः सामध्याभावात् साधनान्तरापेक्षा युक्ता । ब्रह्म पुनः सर्वश्चं सर्वशक्ति यः सर्वश्चः सर्ववित परास्य
शक्तिविविधेव श्रृयते इति । हीति हैतो ॥ २४॥

#### देवादिवद्पि लोके ॥ २५॥

अपिशब्दः सम्भावनायां न केवलमचेतनसाहर्यं चेतनैर-ण्यस्ति हत्याह । यथा देवा शहर्षयः बाह्यसाधनमनपृक्ष्य विचित्राणि कार्याणि वितन्वते अणिभाष्टेश्वर्ययोगादिति योगशास्त्रपुराणादिषु वर्ण्यते । यथोर्णनाभः स्वयं प्रवर्तते । यथा बस्नाका रेतःसचनमन्तरेण गर्भे द्यत हत्यादिष्रहणम् द्यान्तप्रतिहृष्टान्तानन्त्याद्गमसिद्धस्या-र्णस्यानुमानेन दूषणमृखं धनं वा न शक्यते कर्तुमिति ॥ २५ ॥

#### कृत्स्रप्रसक्तिर्निरवयवत्वशब्दकोपो वा ॥ २६॥

पुनरप्यन्यधाक्षिप्यते । निरवयवं ब्रह्म यदि कार्याकारेण परिणमते कृत्कप्रशक्तिः क्षीरवतक्ष यदिदं एश्यते स्थूलं जगदेतदेव ब्रह्मात्यु-पदेशशास्त्रमन्धकं स्यात् प्रस्यक्षादिसिद्धत्यात् । यदि च सावयवं स्यात् ततोस्येकदेशः परिणमतेऽन्येकदेशोऽत्रतिष्ठत शति शक्यम-घक्षस्पित्तम् । सावयवमंवेति चेत् निरवयवत्वस्य वाचकः शद्धः कु-प्येद्विरुद्धयेतस्यर्थः ।को सौ दिव्यो ध्यमूर्तः पुरुषो निस्कलं निष्क्रियं शान्तं निरवच(१)मस्थूलमनयवहस्वमित्यतश्च ब्रह्मणः परिणामानुपपत्तेः प्रधानमेष्टव्यामिति तात्पर्यार्थोऽत्र कश्चिवाह क्रत्स्नैकदेशशब्दौ ब्रह्मण

<sup>(</sup>१) निरवधव' - पा॰ १ छ ।

न सम्भवतः सावयवे हि द्रव्ये तो दृश्येते इति नैतत् सन्दिग्धम् । न हात्र राज्दत्रयोगो विचायंते । सावयवत्वे निरवयवत्वे च ब्रह्मणः परिणामानुपपत्तिः पूर्वपक्षवादिना प्रसाध्यते । तत्र समाधान-मनुका स्वपक्षसिद्धिनोस्ति । तत्रोच्यते ॥ २६ ॥

# श्वतेस्तु शब्दमूलस्वात् ॥ २७ ॥

तुशक्यः पश्चिवृत्तौ । न कृत्स्नप्रसक्तिरप्रच्युतस्यक्ष्पं ब्रह्म परिणमते । कथं श्रुतेः । सेयं देवतेक्षत हन्ताहिममास्तिको देवता इति
तेजोपवन्नव्यतिरिक्तां परां देवतां दर्शयित । दाव्दप्रमाणत्वाधास्यार्थस्य न स्वाविकवपेन चालियतुं शक्यते । तद्नन्यत्वामित्यन्न
चास्माभिरुक्तं शक्तिविशेपलक्षणः परिणाम इतीइवरस्य हे शक्ती
भवतो भोग्यशक्तिरेका भोक्तृशक्तिश्चापराप्यभोग्यशक्तिश्च साकाशादिक्षेणाचेतनपरिणामापत्तेभीक्तृशक्तिः सा चेतना जीवक्षे
णावितिष्ठते । तद्य यथा सूर्यः स्वरम्भीन्विक्षिप्योपसंहरति एवं
प्रपञ्चनानन्तभेदां शक्ति विश्विप्योपसंहरति परमेदवर इत्युपपन्नम् ।
क्षमापादादिनापि लोके निरवयवस्याशरीरस्य मायाकर्तृत्वं न दप्टमिति पूर्वशिकरम्युपगन्तव्या तते। वरं यथासूतसृष्टिविपया शकिरम्युपगम्यताम् ॥ २७ ॥

## आत्मनि चैत्रं विचित्रास्त्रहि ॥ २८ ॥

नैतद्त्यन्ताश्चर्यं निरवययस्य स्वरूपाप्रच्युतिः कार्य्यसृष्टिश्चे-ति । यथा विज्ञानात्मनि स्वप्नदिशि चित्राः रुष्टयः श्रूयन्ते न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्त्यथ रथान् रथयोगान् पथः स्जत इति तथेदवरस्य भवतीति ॥ २८ ॥

#### स्वपक्षदेशिच ॥ २९॥

सांख्यस्यापि स्वपक्षे समानो दोपस्तिगुणं निरवयवं प्रधानं महदाद्याकारेण परिणमते इत्युपगच्छतः कृत्स्प्रसस्तिनिं-रवयवत्वप्रतिज्ञाहानिवेति समानो दोपो वैद्रोपिकस्यापि परमाणुनां निरवयवत्वाभ्युपमात्॥ २९॥

## सर्वोपेता च तद्दर्शनात् ॥ ३० ॥

कथं पुनर्गम्यते सर्वशक्तिपेता परा देवतेति ततुच्यते सर्वोपेता । चशब्दः सम्भावनायाम् । तद्दर्शनात्सर्वकर्मा सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरस इति ॥ ३० ॥

#### विकरणत्वाञ्चेति चेत्तदुक्तम् ॥ ३१ ॥

सर्वशक्तिमस्वे सत्यपि विगतकार्यकरणत्वाक्ष कार्ये व्या-त्रियत इति चेत्तत्वद्वकव्यं तदुकं शब्दमुळत्वादिति ॥ ३१ ॥

#### न प्रयोजनत्वात् ॥ ३२ ॥

अन्यशाक्षित्यते न परा देवता खुष्टे। प्रवर्तते । आप्तकामा द्वि श्र्यते तस्याः प्रवृत्तौ प्रयोजनामावादिह च प्रयोजनय-त्वात् प्रवृत्तीनाम् । तथाचोक्तं मीमांसकैः जगञ्चाखजतस्त-स्य कि नामेष्टं न सिद्धति । प्रयोजनमनुहिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते । अथास्ति प्रयोजनमस्मदादितुव्यत्वादाप्तकामता नि-वर्तते अत्रोज्यते ॥ ३३ ॥

## लोकवत्तु लीलाकैवल्यम् ॥ ३३ ॥

तुशब्दात्पक्षो विपरिवर्तते । न तस्य प्रवृतौ प्रयोजनं कि तु लीलाफें अल्यं स्वरसेन या कीडास्वरूपा चेष्टा सा लीला तस्याः फेंवर्यं केवलभावो यथा लोके राजप्रभृतीनां परिपूर्णकामाना-मिप कीडार्था प्रवृत्तिर्भवति तथेदवरस्याप्रकाद्यापि(१) प्राणिक मीपेक्षया स्विप्रवृत्तिरुपपद्यते न च स्वभावः पर्य्यनुयोक्तुं शक्यते ॥ ३३ ॥

## वैषम्यनैर्घृण्ये न सापेक्षत्वात्तथा हि दर्भयति ॥ ३४ ॥

यि तहीं स्वरो लीलया प्रवर्तते तस्य वैषम्यनैर्पृण्यं प्रस-ज्येयातां नीचमध्यमोत्तमाः प्राणिनो विद्धतः । वैषम्यं नाम रा-गद्वेषमोह्योगस्ततश्चानीश्वरत्वमस्मदादिवन्नैर्पृण्यं क्रूरभावश्चण्ड-

<sup>(</sup>१) आप्तकामस्यापि पा० पु०।

ता नरके पातयत इति चेक्नेति ध्रमः । कस्मात्प्राणिकर्मसापेक्षत्वादीश्वरस्य स्वकर्मवदोनेव प्राणिनां वैचित्रयम् । यथा शालिकेद्रवादिवीजकृतमङ्कुरादिवैचित्रयं पर्जन्यः साधारणकारणमेवमीश्वरो ऽपि । तथाहि कर्मानुरूपां प्रकृतिमीश्वरस्य कौपीतकीनां
श्रुतिर्दर्शयात एय त एव साधु कर्म कारयाति तं यमभ्यो
लोकभ्यः उन्निनीयत एय त एवासाधुकर्मणो ऽनुयज्ञति तं यमधो
निनीयत इति । केचिद्रवाधिकरणानुपयोगिनीं प्रमाणशून्यां
प्रक्रियां रचयन्ति । अविद्यानिवन्धनो अन्तर्यामिस्तर्यः कर्मवन्धनो
मनुष्यादिसर्ग इति । तद्सदन्तर्यामिपरमात्मनोः नियन्तृरूपाशक्तिः पारमाथिकी न हि सा केन चित्किएता येनाविद्याः
निवन्धनाष्यस्मन्ध्रगतृष्णादिवदुक्तं च पुरस्तात्परमात्मा सर्वश्रः
सर्वशिक्तिरिति ॥ ३४ ॥

अकस्माद्विभागादिति चेन्नानादित्वात् ॥ ३५ ॥ अन्नाह प्रलयकाले सुपुप्तावस्थायां वावतिष्ठते ॥ ३५ ॥ उपपद्यते चाप्युपलभ्यते च ॥ ३६ ॥

कथं पुनरनादित्वं तदुच्यते । यद्यनादिः संसारो न स्या
त पूर्वकृतकर्माभावाद्वेचित्रयं नोपपद्यते किञ्चोपपद्यते बीजाहुरन्यायनानादित्वं कर्मनिमित्ता शरीरोत्पित्तस्तिन्नमित्ता च कर्मोत्पित्तिरित्यत्र । केचिञ्चोदयन्ति बीजाङ्करदृष्टान्तो न युक्तः । कस्मात्।
हतरेतराश्रयत्वात् । किं बीजं पूर्वमुताङ्कर इति । न तत्र
पूर्वापरव्यवस्था शक्या निरूपयितुम् । यत् पूर्वं तत् कारणं यत् परं तत् फलमिति कार्यकारणभावो व्यवस्थाप्यते ।
तदिहाशक्यमित्यत्र प्रातिविधीयते । नात्र बीजाङ्गरजात्योः
कार्यकारणभावः किं तु व्यक्तीनामेव । न च तत्रेतराश्रयता । पूर्वसिद्धाद्वीजादङ्करो जायते तच्च वीजं पूर्वसिद्धादहुरादिति विस्पष्ट पव कार्यकारणभावो भ्रान्त्या तु दूषणकल्पन
भाषे चोपलभ्यते । अनादित्वं सूर्याचन्द्रमसौ धाता यथापूर्वमकल्पयद्यथा पूर्वसिम् कल्पे कृतवानित्यर्थः । अनेन जीवेनात्मनानुप्रविद्येति प्राणधारणवचनेन जीवशब्देन परामर्शीभूतेन च सम्ब-

न्धेनायं व्यपदेशो नाभविष्यता भूतस्य प्रमाणसिद्धत्वादिति ॥ ३६॥

सर्वधर्मोपपत्तः ॥ ३७ ॥

स्वपक्षोपसंदारार्थं सूत्रम् । सर्वधर्मा सर्वशक्तिरित्येवमाद्य-स्ते च ब्रह्मणि जगत्कारणे परिगृह्यमाणे उपपद्यन्ते । तस्माद्रक्षेव जगत्कारणमिति सिद्धम् ॥ ३७ ॥

> इति श्रीभास्कराचार्यविरचिते ब्रह्मसुत्रभाष्ये द्वितीयाध्यायस्य प्रथमः पादः॥

# द्वितीयाध्याये द्वितीयः पादः।

## रचनानुपरत्तेश्च नानुमानम् ॥ १ ॥

स्वपक्षस्थापनं छत्वा परपक्षनिराकरणायेदानीमारभ्यते। नतु
स्वपक्षस्थापनमेव मोक्षाथिभिः कर्त्तव्यं कि परपक्षदूपणेनेति।
सम्यगाह भवान् कि तु स्विसद्धान्त एव स्थिति न लभते प्रतिपक्षनिराकरणेन विना। तर्कशास्त्राणामि मोक्षमार्गप्रतिपादनाय
प्रवृत्तत्वात्परतन्त्रप्रवाः प्रायेण प्राणिनस्तेष्वेवावलम्वेरन्नागमद्र्शः
नं च नाद्वियरन्नतस्तेषामसारतोपपादनाय प्रारभ्यते। निर्णयार्थं वेदशास्त्रं सर्वप्रमाणेस्तर्नेण च स्वपक्षदूपणं चान्तरेण न सिध्यति। तथा चोक्तं न्यायशास्त्रे तत्त्वावसानो वाद इति। वादध्वायं यत्र शिष्येभ्यः तस्त्वं प्रतिपाद्यते। अन्यत्र जल्पो भवति।
तथा लक्षणमि(१) पादेन छतं प्रमाणतर्कसाधनोपालम्भः स्वसिद्धान्ताविरुद्धः पञ्चावयवोपपन्नः पक्षप्रतिपक्षपरिप्रहो वादः। यथोकोपपन्नः छलजातिनिप्रहस्थानसाधनोपालम्भो जल्पः। सप्रतिपक्षस्थापनाद्दीनो वितण्डेति। तत्र सांख्या मन्यन्ते त्रिगुणमवेतनं प्रधानं जगत्कारणं तस्यास्तित्वे पञ्चहेत्नन्वयादीनाचक्षते।

अन्वयात्यरिमाणाच्छक्तितः प्रवृत्तेश्च । कारणकार्यविभागादविभागाद्वैश्वरकृष्यस्येति ॥

तत्रान्वयस्तावत्सुखदुःखमोहान्विताः वाह्याच्यात्मिका भेदा इश्यन्ते ये च यदन्विता इदयन्ते तदेककारणपूर्वकास्ते। यथा शरावादयो मृदान्वितास्तत्पूर्वकास्तद्वद्रत्रापि सुखदुःखमोहात्मकं त्रिगुणं कारणमनुमीयते। द्वितीयो हेतुः परिमाणादिति। द्विविधं च परिमाणं कपपरिमाणं संख्यापरिमाणं च महदहङ्कारः पश्चतन्मात्राण्येकादशेन्द्रियाणि पश्च महाभूतानीति। ये च

<sup>(</sup>१) मुप्पादनेति द्विः पु॰ पा॰।

परिमितास्ते च सामान्यकारणपूर्वकाः यथा शरावादय एव मेवमह-दादयः परिमितास्तेषामकं सामान्यकारणमस्तीत्यसुमीयते इत्य-त्र वदामो अनुमीयत इत्यनुमानं प्रधानं जगत्कारणं क्रुतो रचना-नुपपत्तः । कर्मानुरूपभोगसिष्यर्थे विचित्रं जगद्विरचयितुं न शक्कोत्यचेतनत्वात्पापणादियत् । चेतनाविद्धः प्रशाविद्धः शिल्प-भिः प्रसादरथशयनादिभोग्यं वस्तुजातं कियमाणं दृश्यत इति वैधम्योदाहरणमन्वयादानुपपत्तेश्चेति चराब्दो न हि सुखदुःख-मोहान्विता रूपादयो ऽवभासन्ते । सुखादयश्चित्तधर्माः प्रतिपृरुपमः न्तरे च सम्पद्यन्ते न वाह्यार्थाकारतयानुगताः वाह्याविषयानिमित्ता-स्तृत्पद्यन्ते चेतनस्यात्मीयवासनानुक्रपेण । तस्माद्सिद्धो हेतुर-न्वयादिति। रष्टान्ते पुनः प्रत्यक्षो उन्वयश्चिविधो हेत्वाभासो ऽसिद्धो-नैकान्तिको विरुद्धश्चेति । पक्षधर्मतया यो नाहित सो ऽसिद्धो नाम। यथा शब्दानित्यत्वे साध्ये उत्पत्तिमत्त्वम् शब्दश्चाक्षपत्वादिति। पक्षप्रतिपक्षयोर्वर्त्तमानो ऽनैकान्तिको यथा नित्यः शब्दः प्रमेयत्वादि-ति । इप्रविधातकृष्टिरुद्धो यथा शब्दनित्यत्वे साध्ये उत्पक्तिमत्त्वम् । शक्तितः प्रकृत्तेरित्यादयो हेतवो ब्रह्मण्युपपद्यन्ते ॥ १ ॥

## प्रवृत्तेश्च ॥ २ ॥

अनुपपत्ति रित प्रवृत्तेः । इतश्चानुपपत्तं कापिलं मतमचेतन-स्य स्वतः प्रवृत्त्यनुपपत्तेः चेतनाधिष्ठितानां रथादीनां प्रवृत्तिद्द-र्शनात् । न । द्वे मृदादयो रथ। दयो वा स्वकार्येषु स्वयं प्रवर्त्तमाना इरुयन्ते । ननु केवलस्यापि चेतनस्य प्रवृत्तिशक्तिनं रष्टा कथं ब्रह्म-णः प्रवृत्तिशक्तिरिति चेदुक्तमत्र सर्वशक्तित्वादि। ते । नास्माभिर-नुमानेन कारणं कल्प्यते ॥ २ ॥

## पयो ऽम्बुत्रचेत्तत्रापि ॥ ३ ॥

नजु चाचेतनस्यापि प्रवृत्तिर्देष्टा यथावत्सिववृद्धये पयसो प्रम्बुन-श्च स्थन्दनं लोकानामनुष्रहायेति चेश्व। तत्रापि निमित्तान्तरमस्ति। स्नेहाद्वत्सिववृद्धये धेतुः प्रयृत्तयित पयो द्रवत्वाद्य क्षरित वत्सगो-पनेन । अप च निम्नदेशापेक्षया द्रवत्वात्स्यन्दते । चेतनाधिष्ठानं तु सर्वत्र श्रुति।सिद्धम् । यो ऽप्सु तिष्ठश्रेतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि प्राच्यो ऽन्या नद्यः स्यन्दन्त इति । प्रत्यक्षत्वाद्वा नेपपित्तः । न हि १९ ऽनुपपन्नं नाम गुरुत्वात्सावयवत्वाद्य क्षरणं युज्यते विपरीतं प्रधाने ॥ ३ ॥

## व्यतिरेकानवस्थितेश्चानपेक्षत्वात् ॥ ४ ॥

व्यतिरिक्षस्य वाह्यस्य प्रवर्त्तनस्याभावात् प्रधानस्यस्वतः प्रवृत्तिः सा च नित्या स्यादनपेक्षत्वात्ततश्च सर्वदा सर्ग एव स्यात्॥४॥

# अन्यत्राभावाच्च न तृणादिवत् ॥ ५ ॥

यथा तृणोदक मुपयुक्तं क्षीरभावेन परिणमते तथा प्रधानं मह-दाद्याकारेण परिणमत इत्युच्यते न तृणादिवत् परिणामो वक्तुं शक्यते उन्यक्षाभावाद नहि । न हि सीरभेयभिक्षतं तृणं क्षीरीम-वित कि तिर्हे भेनूपयुक्तमेवातो न स्वत प्रवेति शक्यं वक्तुं सा-मग्रीविशेषापेक्षित्वात् ॥ ५ ॥

## अभ्युपगमे ऽप्यर्थामात्रात् ॥ ६ ॥

एवं तावत् स्वतः प्रशृत्तिसामर्थ्यं नास्तीत्युक्तम् । यद्यपि भवतो युद्धिमनुरुध्यमानैरस्प्राभिः प्रशृत्तिरभ्युपगम्येत तथापि तस्याः प्रवृत्तेरर्थाभावात् प्रयोजनाभावादित्यर्थो न तस्य चेतनत्वाद्भोगो न पुरुषस्य मुक्तकपत्वाक्षापवर्गार्था सा सतततद्वोगप्रसङ्गात् अपवर्गाभावो न चोभयार्थाप्रवृत्तिर्विरोधात् । प्राक्ष्मवृत्तेश्च पुरुषस्य मुक्तकपत्वात् नापवर्गार्था । न चौत्सुक्यिनवृत्त्यर्था चेतनधर्मत्वादौत्सु- क्यस्य स्पृह्ययोगस्याचेतनं च प्रधानम् ॥ ६॥

## पुरुषारमवदिति चेराथापि ॥ ७ ॥

सार्थभ्रष्टावन्धपङ्ग् प्रामगमनार्थिनौ तत्र पङ्गुरन्धमधिष्ठाय प्रवर्त्तयति । अश्म चायस्कान्तो ऽयं प्रवर्त्तयति । तथा मोका पुरुषः प्रधानं प्रवर्त्तयति चेत् तदुत्तरं तथापीति । निष्क्रियत्वाभ्यु- पगमात् आत्मनः प्रवर्त्तकत्वाभ्युपगमे ८भ्युपगमविरोधः। पङ्ग पुनर्वा चान्धं प्रवर्त्तपति । अयस्कान्तोपि च समीपाद्वस्थाने नायः प्रवर्त्तपति । यदि च सिन्निधिमात्रेणाप्रवर्त्तकः प्रधान-पुरुषसिन्निधिनित्यत्वान्नित्यप्रवृत्तेः प्रख्यामावोपसर्गामावश्च ॥ ७ ॥

#### अङ्गिखानुपपत्तेः ॥ ८ ॥

इतश्चाप्रवृत्तिः सत्त्वरजस्तमक्षां प्रलयकाले साम्येनावस्थि-तानां परस्पराङ्गाङ्गित्वानुपपत्तेः । वैषम्यहेत्वभावाण त्वेवं सां-स्या वदन्ति ।

प्रकृति पुरुषं चैव प्रविद्याशु महेश्वरः । श्रोभयामास योगेन परेशः परमेश्वर इति । सत्यमीश्वराभ्युपगमे वेदान्तवाद पदापद्यते । सदेवेति श्रुति-प्रामाण्यात् ॥ ८ ॥

## अन्यथानुमितौ शक्तिनियोगात् ॥ ९ ॥

अन्यथा प्रकारान्तरेणानुमितावनुमाने क्रियमाणे साम्याव-स्थितानामपि वैषम्यं भवति । चलं गुणवृत्तमित्यभ्युपगमात् । यथा कामं सष्टिस्थितिप्रलयक्षणं सम्भवति तथा कारणस्य श-किः कल्प्यत इति चेदेवमपि छशक्तिवियोगाद्वस्चनानुपपत्त्याद्यो दोषा दुष्परिहरा एव ॥ ९ ॥

# विप्रतिषेधाच्चासमञ्जसम् ॥ १०॥

वेदान्तविरोधाधासमञ्जलं कापिलं मतम् । नतु तवाण्यसमश्वसमैकात्म्यं कथं तप्यतापकभाव इत्यत्रोच्यते । न मूलः
कारणस्य ब्रह्मणो निरितरायानन्दस्वकपत्वात्तप्यतापकभावो ऽस्ति
तदंशस्तु जीवस्तप्यस्तापकं दुःखं स्वकर्मोपगृहतिं रजस्तमः
प्रभवं संसारावस्थायां तिद्यमेवास्माकं तस्यापि मुकस्य
परमात्मसम्पत्तेः सर्वं तदात्मकं सम्पद्यते । न चात्मन आत्मैव
तापको भवति । न हि वहेर्वहिदंग्धा न वायोर्वायुः पीडियता कि
तु भेदद्शिनो ऽन्यस्य देवद्त्तादेरिति ॥ १०॥

## महद्दीर्धवत्त्वाद्भस्वपरिमण्डलाभ्याम् ॥ ११ ॥

वैशेषिकपरीक्षां कर्त्तुकामो ब्रह्मवादेन तदुक्तं दूपणं तदीयया प्रक्रियया प्रथममुद्धरिप्यात । सर्वो हि तार्किकः स्वप्रक्रियानुगत-मुच्यमानमनुमन्यते । तेपामेषा प्रक्रिया । द्रव्यं द्रव्यान्तरमारभते गु-णश्च गुणान्तरम् । रक्तेभ्यस्तन्तुभ्यो रक्तपटदर्शनात् । द्वाभ्यां परि-मण्डलपरिमाणाभ्यां परमाणुभ्यां द्याणुकं नाम कार्यं जायते । ह्रयोः परमाण्वोर्यासौ द्वित्वसंख्या सा द्यागुके ऽणुत्वं हस्वत्वं च परिमाणान्तरमारभते पारिमाण्डिल्यं चानारम्भकम्। तथा त्रिभिर्द्याणुकैस्त्र्यणुकमारभ्यते । तेषु च या यहुत्वसंख्या सा महत्त्वं दीर्घत्वं च परिमाणान्तरमारभते । द्याणुकगतं सणुत्वं हस्वत्वं चानारम्भकामिति । तत्रेदमुच्यते । यथा तत्र द्यणु-केभ्यो ऽणुहस्वपरिमाणेभ्यस्त्र्यणुकं महद्दीर्घं च जायते । वा-शब्दादध्याहृत्य योजना कर्तव्या परिमण्डलाभ्यां(१) अणुहस्वं द्य-णुकं जायते हस्वपरिमण्डलाभ्यामिति च हस्वात् द्याणुकात्परिम-ण्डलाच परमाणोरिति विभज्य योजनीयमेवं ममापि-ब्रह्मणश्चेतनात् चेतनं जगदुत्पद्यत इति विरोधो न चेत-द्वसतुं शक्यं द्यणुके ज्यगुके चापरिमाणान्तराकान्त-त्वात्पारिमाण्डल्यमणुत्वं नारम्भकमिति । तस्मादुपपन्नं कार्यं श्व-णमात्रं निर्गुणं भूत्वा कारणगुणेन सम्बध्यत इत्यभ्युपगभात्। तस्मात् कारणगतं समानजातीयं पारिमाण्डल्यान्तरं स्वभावा-देव नारभते द्वित्वम् । संख्या पुनः समानजातीयत्वात् संख्यान्तर-मारमतापि न पुनरणुत्वं हस्वत्वं च भिन्नजातीयत्वात्। तस्मा-त्पारिमाण्डल्यमणुत्वं हस्वत्वं च स्वभावादेवानारम्भकमित्यभ्युपे-यमेव ब्रह्मगता चेतना चेतनान्तरं स्वभावादेव नारभत इति वैशेषिकप्रक्रियामप्याश्रित्य कार्यकारणयार्वेळक्षण्यमस्तीति प्रदर्शनार्थमिदं सूत्रम् । यथा हस्वाभ्यां प्रथिताभ्यां रज्जभ्यां दी-र्घा रज्जुरारम्यते । यथा परिमण्डलाभ्यां मृत्यिण्डाभ्यामेको महा-नारम्यत इति कोचिद्याचक्षते तद्युक्तम् । न विलक्षणत्वादिति तत्रै-वोक्तत्वात् पुनरक्तिमदं प्राप्तीत्येवं वर्णयद्भिः सूत्रकारस्य शोत्रि-

<sup>(</sup>१) परिमण्डलाभ्यो परमाणुन्यामिनि, द्वि, पु. याङः ।

ब्र. भा. - 8

यत्वमापादितम् । तस्माचथोक्त प्वाभिन्नायः ॥ ११ ॥ उभयथापि न कर्मातस्तदभावः ॥ १२ ॥

अथ वैशेषिकमतं परीक्ष्यते । तसेवं पार्थिवाप्यतैजसवायः षीयाश्चतुर्विधाः परमाणवो नित्याः प्रलयकाले ऽवतिष्ठन्ति । स-र्धत्र च त्रिभ्यः कारणेभ्यः कार्यं निष्पद्यत इति मन्यन्ते समवा-थ्यसमवायिनिमित्तकारणैः। तन्तवः समवायि कारणं तेषां पटसं-योगो ऽसमवायिकारणं तुरीवेमकुविन्दादिनिमिनकारणम्। तथा परमाणवः समवायिकारणं तत्संयोगो ऽसमवायिकारणमदृष्मीद्वः रैच्छा च निमित्तकारणम् । तत्रेश्चरेच्छावदानादां कर्म वायवीय-ष्वणुवृत्पद्यते । ततः संयोगे द्वाभ्यां द्याणुकमुत्पद्यते । तत्र ष्यणुकादिक्रमेण महान्वायुरुत्पन्नो नभसि दोध्यमानस्तिष्ठाति । तथा तैजसेभ्यो ऽग्निरुत्पन्नो जाज्वल्यमानस्तिष्ठति । तथापोभ्यो महासलिलनिधिवत्पन्नः पोप्लूयमानस्तिष्ठाति । तथा अयः पृथिवी निश्चला तिष्ठतीति । तत्रेदमुच्यते । नाद्यं कर्माणु-षु सम्भवति । प्रलयाभिघातादीनां तदानीमभावात् । अथा-त्मनां यद्दष्टं तद्वशाद्भवतीति चेत्तत् पुनरदृप्रमात्मगतं वा नि-मित्तं परमाणुगतं वोभयथा न सम्भवति । न श्चन्यत्र वर्तमानं कारणमन्यत्र कियाहेतुः भवति प्रसङ्गादचेतनत्वाच नादएं कियाहेतुः। चेतनाधिष्ठितं हि रथादि कियां प्रतिपद्यते। न चात्मनां तदा चैतन्यमस्ति शरीरोत्तरकालभावित्वात् । न चादप्रमणुषु समयेतं कर्तृसमवायित्वात् । न चादप्रवतात्मना तत्संयोगात्कर्मी-त्पात्तिर्नित्यलर्गेत्रसङ्गात्। एवं प्रलयकाले विभागार्थ कर्म न सि द्धमतस्तद्भावः सृष्टिप्रलययोरमाव इत्युत्रपपन्नं द्र्शनम् ॥ १२ ॥

#### समवायाभ्युपगमाच साम्यादनवस्थितेः ॥ १३ ॥

अयुतसिद्धानामाधाराधेयभूतानामिहप्रत्ययहेतुः समवायो यन् थेह तन्तुषु पटः इह गवि गोत्वं इह पटे शुक्कत्वं इति।कार्यकारणयोः समान्यविषयोर्गुणगुणिनोश्च सम्बन्धिक्वत्विप समवायलक्षणः स धैको नित्यः सर्वगतो व्योमविद्यते। युतिसिद्धानां तु संयोगः पृथक् सिद्धानां यथा रज्जुघटयोः। तत्रेदमुच्यते । यथा द्याणुक- समयायळक्षणेन सम्बन्धेन स्वकारणे समवैत्यन्ताभिन्नत्वा-त्त्रया समवायो ऽपि समन्नायिभ्यां सम्बन्धे समवायान्तरेण स-म्बध्यते सो ऽप्यन्येनेत्यनवस्था । अथ समवायः स्वयं सम्बन्धक इति न समयायान्तरमेगक्षत इति चेत् संयोगी अपि तर्हि समवायं <mark>ना पेक्षते । संयोगः किल संयोगिभ्यां सम्बद्धो ऽसमवायिपूर्वक</mark> <mark>इति मन्यते सा प्रतिक्षा हीयते । न च संयोगी गुणत्वादपेक्षते इति</mark> वक्तुं राक्यते । विमापिकत्वात् समवायो ऽपि गुण इति भाषितुं शुक्रयते । न चायुत्रसिद्धत्वं कार्यकारणयेः पृवंसिद्धं कारणं पश्चात कालीनं कार्यं तत्रापृथाक्ति द्वायमनयोः कथम्। अथान्यतरापेक्षमयुत-सिद्धत्वं वर्ण्येत तथापि द्वयोः सतोः सन्वन्ध इति कृत्वोत्पन्नं कार्य क्षणमात्रं पृथगनस्थाय समनायेन सम्यज्येतेति पूर्वोक्तं दुषण-मस्येव । कारणकालवर्तिःवं सर्वेपामस्तीति सर्वेषामयत-सिद्धत्वं स्यादथाँतपसिरेव समवाय इति । तदुक्तं समवाय-स्य नित्यत्वादुत्पत्तेश्च नित्यत्वे वा कार्यानित्यत्वप्रसङ्ग इति का-रणव्यापारो उनर्थकः स्यात् । तस्मात्तादातम्यलक्षण एव स-म्बन्धो न समवायकत इति ॥ १३॥

## नित्यमेव भावातः ॥ १४ ॥

कि परमाणः प्रवृत्तिस्वभावा निवृत्तिस्वभावा वोभयस्व-भावानुभयस्वभावा वा गत्यन्तराभावात् सर्वथा नोपपय-ते । प्रवृत्तिस्वभावत्वे नित्यमेव प्रवर्त्यभावात् प्रलयाभावः स्यान्निवृत्तिस्वभावत्वे सर्गाभावः स्यादुभयस्वभावता युगपद्वि-रुष्येतेति ॥ १४ ॥

#### रूपादिमत्त्राच विपर्ययो दर्शनात् ॥ १५॥

क्रपादिमन्तः परमाणवो ऽभ्युपगम्यन्ते पृथिष्यादौ कार्ये क्रपा-दिद्र्शनात् । ततश्च नित्यत्विधिययो ऽनित्यत्वं परमाण्नां स्थात् । क्रपादिमतां घटादीनामनित्यत्वदर्शनात् । अथ क्रपादिमत्त्वं नेष्यते कार्ये क्रपादिमन्न स्थात् । अतो क्रपादिमन्तो नित्याक्षानित्याश्चितिः अनुमानविष्याः । तत्र निमित्तं वा कि च परिवर्त्तुं छाः परमाणवः तत्र यादन्त्यो दिशस्तावन्तो ऽवयवाः प्रसज्येरंस्तेषामण्यवयवान नां तथेवेति न कदाचिद्व्ययसानं सम्भवति। तथा च दिङ्ना-गेनोक्तं षर्केन युगपधोगात्परमाणोः षडंशतेति॥ १५॥

#### उमयता च दापात् ॥ १६॥

किसुपिनगुणाः परमाणवः कि यापिनतगुणाः। यदि तावदु-पिनतगुणाः तदा सर्वे सर्वत्र स्युः। अप्स्विप गन्धरसौ तेजसि रू-परसगन्धाः वायौ रूपरसगन्धस्पर्शा नमसि। अथापिनतगुणाः तदा सर्वेपामेकिको गुणः स्यात्। ततश्च तेजसि स्पर्शो न स्यादसे रूप-स्पर्शो पृथिव्यां रूपस्पर्शरसा न स्युः। अथ केचिद्पिनतगुणाः केचिदुपिनतगुणाः इति वैचित्रयं परिकल्प्येत। ततो ऽपिनतगुणानां परमाणुत्वं हीयेत। गुणोपिनवन्धनं हि दृद्यादृश्याभूतमूर्ताच्यान्तरं वैचित्रयं चतुर्विधानां परमाणूनां स्वतो भेदात्। अस्मतपक्षे तु सर्वक्षेत ब्रह्मणा व्यवहारार्थमेकगुणं नमा हिगुणो वायुश्चिगुणो ऽग्नि-श्चतुर्गुणं जळं पञ्चगुणः अवनिरिति न किञ्चिद्प्यनुपपन्नं नाम॥१६॥

#### अपरिग्रह।चात्यन्तक्षमनेपक्षा ॥ १७॥

मन्वादिभिरप्येकेनाङ्गेनापरित्रहादत्यन्तमनपेक्ष्यं वैद्योपिकमतं श्रेयस्कामैः। अत्यन्तमनादर्तव्यं वैद्योपिकमतमित्यभित्रायः॥ १७॥

# समुदाय उभयहेतुके ऽपि तदप्राप्तिः ॥ १८॥

असत्कार्यवादी वैशेषिको निराष्ट्रतस्तत्साद्दयात्तद्नतरं वौ-द्रसिद्धान्तो निरस्यते। स च त्रेधा भिद्यते। वाह्यार्थास्तित्व-वादिनः केचित्केचिद्विज्ञानमात्रास्तित्ववादिनः शून्यवादिनश्चान्ये। प्राह्मप्राह्मकाकाराविमुक्ता संवित्सन्तितिर्निर्वातस्थपदीपवदासंस्कार-भ्रयात् क्षणपरम्परयाविष्ठिते संस्कारक्षये सा प्रदीपवदेव निर्वाणमु-च्छति। सेयमभावप्राप्तिरपवर्गे इति मन्यन्ते। अपरे तु सं-नतत्यिवच्छेदमिच्छन्ति। ये तत्र वाह्यार्थास्तित्ववादिनः सौत्रान्ति-कास्तेषामभिमताः पञ्चस्कन्धा क्षपविज्ञानवेदनासंज्ञासंस्कारा-स्याः। तत्र कपस्कन्धो नाम पृथिव्यादीनि चत्वारि भौतिकाश्च श्वरोरेन्द्रियविषयाः। विज्ञानस्कन्धो नामाभ्यन्तरो ऽहंप्रत्ययसमाहदो धट्यानं पट्यानमित्येवमविच्छेदेन वर्त्तमानो ऽयमेव विज्ञानस-

न्तानः कत्ती भोका चात्मा नान्योस्तीति । वेदनास्कन्धश्च सु-खवेदना दुःखवेदना च । संज्ञानामोपलक्षणप्रत्ययो यथा स्वस्ति-मती गारिति स्वस्तिमत्तया गौरूपलक्ष्यते ध्वजन गृहं दण्डेन पुरुष इति । संस्कारस्कन्धो नाम रागद्विपमोहमात्सर्यभयशोक-विपादादयश्चेतसिका धर्मास्ते चामी चतुर्धिधाः स्कन्धाश्चित्तका <mark>उच्यन्ते । तत्र रूपरसगन्धस्पर्शाश्चनुर्विधाः पार्थिवाः परमाणवः</mark> पृथिवीरूपेण संहताः पृथिवीव्यवहारायावतिष्ठन्ते । रूपरस-स्पर्शा आप्याः परमाणवः सिळळात्मना सहन्यन्ते । तथा कपस्पर्शी तेजोरूपेण संहती । तथा स्पर्शपरमाणवा वायुरि-त्येवमेते चतुर्विधाः क्षणिकाः परमाणवो भृतमौतिकसंइतिहेतुत्वं प्रतिपद्यन्ते । क्षणिकत्वं तु बुद्धवचनात्, क्षणिकाः सर्वे संस्काराः संस्थित्यन्त इति । संस्कारा उत्पत्तिमन्त इत्यर्थः । सर्वे वस्तुजाः तमुत्पत्तिविरोधात्मकमित्युक्तं भवति । यदितो ऽन्यत्तत् सर्व-मवस्तुकालाकाशात्मादि चित्तञ्चेत्तिकश्चान्तरो वाह्यो भूतभौ-तिकः सङ्घातः । ताचेतौ भृतभौतिकसमुदायः लोकयात्रामावहतः। सिद्धे च लोकव्यवहारे नित्येनातमना नास्ति प्रयोजनिमिति मन्यन्ते । तत्रेदमुत्तरमुच्यते । उभयहेतुके ऽपि समुदाये ऽभ्युपगम्य-माने तदप्राप्तिः समुदायासम्भवः। न तावत्स्वतः समुदायापत्तिर-चेतनत्वात् क्षणिकत्वाद्यानित्यस्य भोक्तुः प्रशासितुर्वेश्वरस्य संहर्तु-रनम्युपगन्तुः स्थूळा पृथिवी सम्भवेत्परमाणवश्चातीन्द्रिया न तैर्व्यवसरो ऽस्ति येन च स्धूलेन व्यवहारः स नास्तीति लुप्यते लोकयात्रा ॥ १८॥

## इतरेतरप्रत्ययमन्यत्वादुपपन्नमिति चेन्न संहातभा-वानिमित्तत्वात् ॥ १९॥

प्रत्ययशब्दः कारणवाची । इतरेतरहेतुत्वादुपपन्नमस्मद्दर्शनम् । कथिमतरेतरहेतुत्वम् । यो ऽयं विज्ञानस्कन्धो ऽहम्प्रत्ययसमारूढः सन्तितरूपेण वर्तते तस्याविद्यादयो ऽनादिकालप्रवृत्ता हेतवः स च तेषामिति अविद्या नाम विपरीतदिष्टरिनत्ये निःयदिष्टरमार्गे मार्ग दिष्टिरिति।ततः संस्कम्भः स्कन्नः प्रादुर्भवति रागद्वेषमोहेर्षादिलक्षणः पूर्वोक्तः। ततः प्रवृत्तिः। पुण्यापुण्यात्मकं कर्म प्रवृत्तिशब्देगोच्यते ।

अस्ति कर्मास्ति विगक इति सुगतवचनात् कर्माभ्युपगम्यते वीदैः।
तिवन्धनं जन्म शरीरप्रहणम् । पडायतनं च पञ्च बुद्धीन्द्रियाण्
मनश्च पडायतनमुच्यते षिट्ठवानानि । पञ्चानामिन्द्रियाणां पञ्चकपादयो विगयास्तेषु पञ्चविज्ञानान्युत्पचन्ते । मनसस्तु तद्धमां विपयस्तदेवं प्रमातृप्रमाणप्रमेयव्यवहारसिद्धेः सर्वमुपपन्नमिति
चेत्र । संहातभावानिमित्तत्वात्सङ्घातत्वं प्रत्यनिमित्तत्वात्न भूतमौतिकसङ्घातापत्तावानिमित्तत्वात्सङ्घातत्वं प्रत्यनिमित्तत्वात्न भूतमौतिकसङ्घातापत्तावानिचादीनां निमित्तत्वमुपपद्यते । पूर्वक्षणस्योत्तरोत्तरहेतुत्वं यदि भवेद्भवतु न णुनः सङ्घातापत्तिहेतुत्यम् । विज्ञानस्य क्षणिकत्वात्कर्मणो ऽपि क्षणिकत्वादुत्यत्तिनिरोधमात्रं सर्वत्र सम्भवेत्र सङ्घातापत्तौ सामर्थ्यं शक्यं कव्ययितुं
प्रमाणाभावात् ॥ १९ ॥

# उत्तरोत्यादे च पूर्विनरोधात् ॥ २०॥

पर्व तावत्रभूर्वक्षणस्योत्तरहेतुत्वमभ्युपगम्य सङ्घातापित्त-र्निरस्ताधेदानीं हेतुन्वमपि नास्तीति प्रतिपाद्यते । कथमुत्तरो-त्पादे कर्जुत्पन्नः शशियाणनुल्यत्वात् । उत्पन्नो ऽपि न हे-तुरमायवन्तुच्छत्वात् । असुदुत्पन्नविनप्टस्य अनुत्पन्नाभावत्वावि-रोषातः । अथ पूर्वपूर्वक्षणविनारा उत्तरक्षणोत्पात्तिश्च युगपद्भवेतां तु-लाधटयोर्नामोन्नामयदिति तदसयुक्तम्। तत्र मध्ये सूत्रधारणादन्तः योश्च युगपदुपस्थितयोरेकस्य गुरुत्वान्नामस्तद्वेतुश्चोन्नाम इति । न चात्रोत्तरोत्पत्तिकालेदं कार्यमिदं कारणमिति तिप्रसङ्गो मृदन्विताः शरावादयो दृश्यन्ते सुवर्णान्विताश्च कुण्डलाद्यः । न चाकारसमर्पणे सामर्थ्यं क्षाणिकत्वात् । तस्मा-श्रित्यपक्ष एव कार्यकारणव्यवस्था युज्यते । प्रत्यक्षप्रत्यिभे श्रानाश्च कुम्भादीनां नित्यत्वम् । नतु च नित्यत्वे ऽपि कार्यका-रणभावो नोपपद्यते क्रमयौगपद्याभ्यामर्थिकियाविरोधात् । कि कुस्लस्था बीहिरङ्करजननस्वभावो ऽथातत्स्वभाव इति । यद्यतः त्स्वभावो न कदाचिदापे जनयेद्था तत्स्वभावस्तदानीमेबो-त्पाद्येत्। ततश्च यानि कर्माणि वीहिणा कर्तव्यानि तानि स र्षाणि युगपत्कुयार्क च सामग्रीवरोनाङ्करं जनयेदतत्स्वभावत्वे सामग्न्या अकिञ्चित्करत्वात् । यञ्चक्तं प्रत्यभिश्चानाक्षित्यत्व-

मिति । तद्नैकान्तिकं प्रदीपज्वालादिषु दर्शनात् । यदि च नि त्यो भावः स्यादन्ते न नाशदर्शनं प्राप्नोति । अथ मुद्ररादिना घ-टस्य विनाशः क्रियत इति चेत्तद्युक्तम्। द्रव्यव्यतिरिक्तो वि-नाशो प्रथाव्यतिरिक्तः क्रियत इति । पूर्वस्मिन् विकरुपे घटस्य किमायातम्। यथा घटे कते पटस्य न किञ्चिद्भवति तथा विना-हो ऽपि व्यतिरिक्ते । द्वितीये च विकल्पं घटस्वरूपमेव विनाश-स्तच कुलालेन कृतिमिति मुद्गरः किमपरं करोति। अथ म-न्यसे घटस्य सम्बन्धी विनादाः क्रियत इति। कः सम्बन्धः, कि तादात्म्यलक्षणो ऽथ तदुत्पत्तिलक्षण इति । यदि घटमुद्ररा-भ्यां विनाशमुत्पाद्यत इति न घटस्य किञ्चित् उत्पत्तिलक्षणेन स-म्बन्धेन हि पावकेन्थनाभ्यां धूमे जाते उग्नेः किञ्चिद्भवति। तादात्म्यलक्षणे ऽपि सम्बन्धे पूर्वीक्तं दूषणम् । तादात्म्यं तत्स्व-भावता सा च कुछालेन इतिति । तस्मात् स्वाभाविको वि-नारा प्रष्टव्य इत्यत्राभिधीयते । यो ऽयं विकल्पः कृतः स सिद्धान्तं तव वाधते । कथम् । विसदशसन्तानोत्पत्तिप्रतिनिरोधात् यो ऽय-मन्त्यो घटक्षणो ऽभिमतो यतः कपाछोत्पत्तिरिष्यते स सदशसन्ता-नंजननस्वभावो घटक्षणत्वादतोतानन्तरघटक्षणवादित्यसौ विस-दशसन्तानस्वभाव प्वाभ्युपपद्येत कुम्भकारादारभ्य कपालप-ङ्किरेव स्यादेवं सति मुद्ररेण घटस्य सहशासन्तानजननस्व-भावता विनाइयते विसदशजननस्वमावता चोत्पाद्यत इत्य-वश्यमभ्युपगन्तव्यमन्यथा कपालोत्पत्यसम्भवात् भवता भद्रमुखेन सहेतुकं विनाशमभ्युपगच्छता विकल्पः प-रित्यकः। यदि विकल्पो ऽङ्गीकियते विसददासन्तानस्त्यकव्य इति सिद्धहानिर्देष्टस्य विरोधश्च । तत्र यथा तथ सदशसन्तानजन-नस्वभावाचेनाशो मुद्गरेण क्रियते तथा ममापि बटविनाश एव कियत इति स्थितः सहेतुको विनाशः प्रत्यभिद्यानाच । कालान्तरावस्थायित्वज्वालादिष्वपि सामान्यां समाश्रित्य प्र-त्यभिक्षावृद्धिहासद्शेनात् व्यक्तीनामनित्यतेव । यदवस्थायिता व्यक्तिः स्यात् । गृहद्शहादिष्विप सामान्यां समाश्रित्य प्र-त्याभेशावृद्धिप्रसङ्ग इत्यञ्यभिचारः प्रत्यभिशायाः । न हि स-णिकत्वं प्रत्यक्षमनुभूयते । प्रथमोत्पन्ननिर्विकल्पशाने विशेषाप-

रामर्शात् । यद्योक्तं क्रमयागपद्याभ्यामर्थकियाविरोधः समानाः यो ऽसावन्यो ब्रीहिक्षणो यस्मादङ्करोत्पत्तिरिष्यते साप्यङ्कर् रजननस्वभावा न भवति ब्रीहिक्षणत्वाद्नन्तरातीतव्रीहिक्षणो यस्मादसमानसन्ततावकस्माद्विलक्षणक्षणान्तरोत्पत्तिसम्भवोऽथस् स्कारिवशादुत्पाद् इति चन्ममापि तद्वविशिष्टमिति । किश्च विनाशोत्पादौ भावव्यतिरिक्तौ अथाव्यतिरिक्तौ इति । व्यतिरिक्तत्वे भावस्य क्षणत्रयप्रसङ्गत्वाञ्चिष्ठणः स्थितिक्षणो नाश इत्यव्यतिरिक्तत्वे तृत्पाद्विनाशयोरभावो नित्यः स्वात् । किश्च विनाशो नामाभावः स च भावस्य च पूर्वभावी कि वा सहभावो कि वा पश्चादिति। यदि तावत्पूर्वभावी भावोत्पत्तिनं स्यात् । तदसहभावित्वे ऽप्यविरोधात् भावस्य शाश्चतत्व-प्रसङ्गः । पश्चाद्वावित्वे च सहेनुको ऽपि विनाशः प्राप्नोति दु-पणम् । दिक्मात्रं द्शितं प्रन्थगरवभयादित्युपरस्यते॥ २०॥

#### असति प्रतिज्ञोपरोधो यौगपद्यमन्यथा ॥ २१॥

असित हेती यदि कार्यात्पादोऽनुज्ञायेत प्रतिज्ञाहानिः स्यात् चतुभ्यः कारणभ्यः कार्योत्पत्तिरितीयं प्रतिज्ञा हीयते। यदि वि-ज्ञानोत्पत्तां कारणचतुष्टयमधिपतिप्रत्ययः सहकारिप्रत्ययः स-मनन्तरप्रत्ययः आलम्बन प्रत्ययश्चेति चश्चरादीन्द्रियमधिपति-प्रत्यय उच्यते। प्रकाशः सहकारिप्रत्ययो मनस्कारः समनन्तरप्र-त्ययो घटादिरालम्बनप्रत्यय इति। अथ हेतीसत्येव कार्यं जायते योगपद्यमन्यथा कार्योत्पत्तिकालं यावत्कारणस्यावस्थानात् क्षण-वादहानिनं हि विनष्टस्य हेतुः पुत्रोत्पत्तौ सामार्थ्यं द्रष्टमन्यथेति हेत्वभ्युपगम इत्यर्थः॥ २१॥

प्रतिसंख्याप्रतिसंख्यानिरोधाप्राप्तिरसम्भवः(१)॥ १२॥

भावहेतुको विनाशः प्रतिसंख्यानिरोध इत्युच्यते । सूक्ष्मः स्वा-भाविको ऽनिमित्तको विनाशो ऽप्रतिसंख्यानिरोधः । तयोरप्राप्तिरस-म्भवः कस्माद्विच्छेदो हि सन्तानगोचरो वा स्यात्सन्तानि गो-

<sup>(</sup>१) प्रतिसंख्येति स्वानन्तरम् "उभयथा च देशात् ॥ २३ ॥" इत्यधिकं स्वं शहूरः भाष्य वर्तते । .

चरो या। न ताब्रस्मन्तानस्य विच्छेद्रस्तश्यावस्तुत्वाभ्युपगमा-शिक्त्यत्वाभ्युपगमाच । न च सन्तानिविषयी तौ सन्तानिनां घटा-दीनां प्रत्यभिज्ञानाच स्वभो न स्थूलो विनादास्त्वत्पक्षे विनादा-स्य भावान्यतिरेकान्न हेतुना विनाद्याः कियते । यस्य तु व्यति-रिक्तो विनादास्तस्य सहेतुको विनादाः कथमुच्यत स्त्रचतुष्टया-श्याखात् सुक्तिः। समुदायसत्यं निरोधसत्यं दुःखसत्यं मार्गसत्यञ्चे-ति । सर्वभुत्पत्तिसद्स्तीति यन्निणयद्यानं तत्समुदायसत्यमुच्यते । सर्व क्षणिकमिति निरोधसत्यम् । दुःखसत्यं सर्व श्रून्यम् । सर्व निरात्मकमिति मार्गसत्यं इत्येवं भावयतो रागादिनिवृत्तावस्यु-पगम्यमानायां निर्देतुको विनाद्य इतीयं प्रतिद्या द्वीयत । तस्मा-दसङ्गतं सौगतं मतम् ॥ २३॥

#### आकाशे चाविशेषात् ॥ २८ ॥

आवरणाभावमात्रमाकाश इति यत् प्रतिशातं तत्रोच्यते। नाकाशे अभावप्रतिशायुका बादिभिरविशेषादागमात्तावदस्ति-त्वमात्मन आकाशः संभूत इति। बुद्धेनाप्याकाशस्यास्तित्वम-भ्यनुशातम्। तथा चाह।

आकाशस्य स्थितियीवद्यायच जगतः स्थितिः। तावन्मम स्थितिर्भूयाज्ञगद्दुःखानि निघ्नत इति॥

कृपापरेण बुद्धेनोक्तिमंदं किल चश्चुपा विस्पष्टमाकादां गृह्यते।
न च ऊपस्य ऊपमास्त । अथ च त्वत्पक्षे ऊपऊपिद्रव्यसमवावित्वं च नमसोऽप्यस्ति तेजोवन्तिर्महाभूते रोहिणशुक्लकृष्णवर्णेः
वैलोक्यव्यापिभिः स्वस्याभिसम्बन्धाच ये पुनरतुमेयमाकाश्मिच्छानेत शब्देन शुणेनाकाशोऽनुमीयते इति वदानित तेषां तन्न सिध्यति शब्दस्याकाशेन सह सम्बन्धप्रहणादसत्यपि शब्दे नमसि
तदुत्पत्तेः। श्र्यमाणे ऽपि शब्दे तद्द्वारेणाकाशे बुद्धनुत्पत्तेः॥२४॥

## अनुस्मृतेश्च ॥ २५ ॥

इतश्चाप्ययुक्तं सौगतं मतं क्षणिकवादिनो ऽनुस्मृतिनींपपचते तदभाषात् सर्वव्यवहारछोपः प्रसज्यते । अनुभूते वस्तुनि चोत्पचमानं विश्वानमनुस्मृतिप्रत्यभिश्वानप्रत्ययोऽहमिदमद्शीमिति यः पूर्वेद्यरनु- भूयवान् सो ऽहमिवानीमनुभवामीति सर्वलोको ऽहमस्योति प्रत्यमिजा-नाति नाहं नास्तीति कश्चिवंधैत्या जन्मन आ मरणादेतस्मिन्नन्तराले सो ऽहमस्मीत्यनुसन्द्धानः कथामिच बोखा नापत्रपते विद्यत्संसदि शुवन् य पवात्मा नास्तीति निराकरोति स पवासि त्वमात्मा निराकरणस्य प्रमाता न श्वात्मानमात्मा निराकरोति । आत्मव्यतिरिक्ते पदार्थे भावाभावप्रत्ययौ भवतः । नात्मन्यभावप्रत्यय त्मामं रूभते न चान्य एपे वस्तुन्यन्यस्मिन् स्मृतिरूपपद्यते । सतश्च वर्शनस्मरणयोरेकः कर्त्ता न हि देवदत्तेन दृष्टे यद्यदत्तस्य स्मृतिरूपचते । न चैकसन्तानत्वे सतीति विद्योपणं सम्भवति स-न्तानिव्यतिरिक्तस्य सन्तानस्यानभ्युपगमे च स पवात्मा स्या-शास्ति विवादः । तस्मात्त्वत्पक्षे सन्तानिनो विज्ञानक्षणाः परस्पर-भिषा एव सन्ति तत्पातर्रप्रे वस्तुनि मध्याहे स्मृतिनीपपद्यते । तत्र द्रुप्टुः स्मर्तुश्च कार्यकारणभावात्र च विज्ञानसन्तानपरलोकगमनं सम्भवति । अन्तराभवेदहकल्पनायाः प्रमाणाभावादन्तरभवदेह-मनुप्रविश्य विश्वानसन्तानः परलोकं गङ्छतीति मन्यते । न च मर-णवेळायां मण्डूकवदुत्य्छुत्यविज्ञानक्षणः प्रविद्यात्यसूर्त्तत्वाञ्च चान्यः प्रेरको ऽस्ति। कर्मप्रेरकमिति चेत्तदासिद्धं, ताइशस्य कर्मणः प्रमाणा-भावात् । सुगतेन सर्वज्ञेनोक्तामिति चेत्तस्य सर्वज्ञत्वमसिद्धमिति प्रथमपादे स्थितम् । ततश्च स्वर्गनरकगमनाभावात् तत आगत्य गर्भप्रवेदाासिद्धेरुत्पत्तिभावानुपपत्तिः। आत्मवादे विस्तरेणात्मस्थापः नं कतमित्यत उपरम्यते ॥ २५ ॥

#### नासतो ऽदृष्टत्वात ॥ २६॥

यद्याभ्युपगतं सौगतैरभावाद्वावोत्पत्तिरिति । तद्युक्तमसतः वाद्यविषाणादेरङ्करोत्पत्त्यदर्शनात् । भावस्य निरूपास्यत्वाच्छशवि-षाणजीवभावयोः को विशेषस्ततस्य कारकनियमानुपपत्तिरिति सर्वे सर्वस्मादुपपचते । ननु च वीजमनुपमुज्याङ्करप्रादुर्भावो न दृश्यते । सत्यं बीजसंस्थानं तत्र निवर्तते विरोधिद्वव्यं बीजमेव चाङ्करा-कारेणावस्थान्तरत्या परिणमत इति प्रत्यक्षमेतन्त्र प्रत्याख्यातुं शक्यम् ॥ २६ ॥

#### उदासीनानामपि चैवं सिद्धिः ॥ २७ ॥

यदि चाभावाद्भावात्पत्तिरुदासीनानामप्रयतमानामाम्यभिल-वितार्थसिक्रिरभावस्य सुलभत्वादिति ॥ २७ ॥

#### नाभाव उपलब्धेः ॥ २८ ॥

सीयान्तिकमते निराकृते योगाचारो विद्यानवादी बोद्धः प्रत्यवन्तिष्ठते। शमधविषद्यनायुगनद्धवाद्दी मार्गो योग इति योगलक्षणम्। शमधित समिधिकच्यते। विषश्यना सम्यग्दर्शनलक्षणो यथा युगनद्धौ बलीवदी वहतस्तथा यो मार्गः सम्यग्दर्शनवाद्दी स योगस्तेनाचरतीति योगचार उच्यते। किं पुनः सम्यग्दर्शनम् सर्वे वाह्यार्थ-श्रुन्यं विद्यानं सर्वं क्षणिकं सर्वे निरात्मकमिति। कथं पुनविद्यानमात्रं प्रतिश्चायते साकारं प्रत्ययं च विद्यानं नीलं पीतमिति हि साकारं प्रतिश्चायते साकारं प्रत्ययं च विद्यानं नीलं पीतमिति हि साकारं विद्यानमेव प्रकाशते प्रत्यक्षं च। ततः प्रदीपवत् प्रकाशकत्वादप्रत्य-क्षस्योपलम्भः तस्य स्वपरोत्पन्नयोविद्यानयोरिवशेषप्रसङ्गः। अस्ति च विश्वायः स्वोत्पन्नेन विद्यानेन प्रवृत्तिनिवृत्तिलक्षणं व्यवहारं पुरुषो निवर्तयति। तथाचोक्तं विप्रभिक्षुणा।

अवत्यक्षोपलम्भस्य नार्थदृष्टिः प्रसिद्धति । अविभागोऽपि बुद्धात्मा विपर्यासितद्दीनैः । ब्राह्मग्राहकसंवित्तिभेदवानिव लस्यत इति ॥

तत्र प्राह्याकारः प्रमेयं प्राह्काकारः प्रमाणं स्वसंविक्तिः फलमिति त्रयमेकिस्मिन्विद्याने ऽवकल्पते । तस्माष्ट्रास्ति वाद्यार्थः । इतस्य
सहोपलम्भिनयमात्र भेदो नीलतिस्योयंदैव नीलद्यानं तदैव नीलमुपलभ्यते तस्मादनयोरभेद इति । ततस्य स्वार्थशून्यो जायते प्रत्ययत्वात्स्वप्रप्रत्ययवत् । अत्र वदामो न वाद्यस्याभावः कस्मादुपल्वधः ।
स हि बहिदेशसम्बन्धः प्रत्यक्षमुपलभ्यते पावकः पर्वतः पृथिवी सल्लिलित्याकारविद्याकारं च विद्यानमन्तर्दशे ऽहङ्कारसमाद्दं विद्यानमात्मा परोक्षमुत्पचते । तयोर्श्वानक्रययोभिन्नदेशयोरजुभूयमानयोः कथमेवैकत्वमाश्रीयते । क्षीरोदकयोस्तु परस्परसंसर्गात् स्यादेकत्वाभिमानः प्रत्यक्षं यद्वर्णविद्यानस्यास्माकमप्यभीष्टमेव च न पुनः पूर्वमेव विद्यानं प्रत्यक्षमनुभूयते । प्राह्याकारो-

परलेषाकारपूर्वमन्तरेण प्राह्माकारपुरः स्तमेव हि संवेद्यितुरप्रे रोक्षीभवति । घटसंवेदनं पटसंवेदनमिति हि वेद्याकारपूर्वकमेव संवेदनं निर्दिश्यते । यदुक्तं सहोपलम्भिनयमादिति तद्निक्षिता-मिधानम्। सहत्वं नामैकदेशवर्क्तित्वमेककालवर्क्तित्वं वा द्वयोभिषयोः पदार्थयोस्ततश्च भिन्नोपलम्भिनयमादिति हेत्वर्थो सेद् इति च मित्रह्मा । सोऽयं प्रतिक्षाहेत्वोदिरोधः प्रतिक्षायां सत्यां हेतुर्वाध्यते तस्मिन्प्रतिक्षा बाध्यते इति । न च द्यान्तोऽस्ति प्राह्मग्राहकयोर-भेदे द्विचन्द्रक्षानादिष्वपि प्राह्मग्राहकयोर्भेद् प्रवेष्टो मीमांसकैः ॥२८॥

#### वैधर्म्याच न स्वप्तादिवत् ॥ २९ ॥

यदुक्तं स्वप्नविदाति तत्रोच्यते। स्वप्नमृगतृष्णादिवद्भवितुं जाग्रत्पक्षो नाईति वैधर्म्यात्। तत्र हि निद्रा कारणदोषो गृह्यते प्र-बुद्धस्य बाध्यते । न च प्रत्ययत्वात्स्वप्रप्रत्ययवदस्य मिध्यात्वम्। यदि प्रत्ययत्वं मिथ्यात्वहेतुरभिषयेत स्वप्नज्ञानस्य मि-थ्यात्वमसिद्धं प्रबोधप्रत्ययस्य बाधकस्यापि मिध्यात्वान्न दृष्टान्तभावः। तस्माजात्रत्ययस्य मिथ्यात्वमनुमानेन साधयितु-मराक्यं प्रत्यक्षानुभवबळीयस्त्वात् । ये तु बौद्धमतावलम्बिनो मा-यावादिनस्ते ऽप्यनेन न्यायन सुन्नकारेणैव निरस्ता वेदितव्याः। यदि वाद्योऽर्थो नाभिप्रेतः स्यात् किमर्थामिदं यतते सुत्रकारः। अध मन्यसे ऽन्यस्मिन्स्थायिनि वस्त्वन्तरे ऽसति विद्यानमात्रं नेष्यते रुति पुनरात्मतस्वे प्रपञ्चापलाप इति । को ऽयं न्यायो य-त्सत्यस्मिन्प्रतिपन्ने अन्यन्नेष्यतं इति । प्रत्युत ब्रह्माकार्यत्वात् पृथि-व्यादीनां तथात्वमेव युक्तंम्। यत्तु प्रत्यक्षादीनां स्वतो मिथ्या त्वं नास्ति परतस्तु मिथ्यात्वमिति किं विशिष्योच्यते। ननु सर्वत्र स्वप्रादाविप परत एव मिथ्यात्वं गम्यते न स्वतो न हि रजतशाने तद्गतमिथ्यात्वं गृह्यते । तत्र चागमस्यावाधस्य अत्यक्षादीनां सर्वदा मिथ्यात्वमेव स्यात् न कदाचित्तथात्वमिति ॥ २९ ॥

प्रथमपादे प्रत्यक्षादिप्रामाण्यनिरूपणं चोदनाप्रामाण्यसिद्धर्थं यत्तदुदके विशीणे स्यादुपवर्षाचार्यस्य शास्त्रसम्प्रदायप्रवर्तक-स्यानुवैचित्र्यं कृतमेवं विश्वानवैचित्र्यं न स्वतो निराकारत्वान्ना-न्रवासनानिवन्धनं स्यादित्याशङ्कां निराकरोति ।

## न भावो ऽनुपलब्धेः ॥ ३० ॥ (१)

वासनानां न भावो ऽनुपलब्धेः प्रमाणाभावादित्यधः । पित्कलालयिकानमहंप्रत्ययाख्यं तद्धदादिश्वानेवांसनाः आधी-यन्ते ताश्च घटादिश्वानानीति परस्परहेतुमद्भावेन विश्वान-वासनाच्यकं प्रवर्तत इति । तद्युक्तम् । विश्वानस्कम्धमात्र-वादिनः कुतो व्यतिरिक्ता वासनास्तदभ्युपगमे विश्वानवादहानि-राज्यक्वानस्य च क्षणिकत्वात् आधारत्वं नोपपद्यते । किञ्चानु-भवजनितः संस्कारस्मृतिहेतुर्वासनोच्यते न पुनश्चेयाकारवैचित्र्ये तस्याः सामध्यं करुपयितुं दाक्यम् । सर्वथा यथा विचार्यते तथा सिकताकुलवदवदीर्यते इत्यन्तमुपेक्षणीयं सौगत-प्रतदर्शनम् । विश्वानवादिनिराकरणेन शून्यवादो निरस्तो वेदितब्य-स्तिसेनन्द्यते तत्प्रवृत्तेः ॥ ३०॥

## नैकस्मिन्नसम्भवात् ॥ ३३ ॥

इदानीमाईतं मतं परीक्ष्यते । सप्त चैषां पदार्थाः शास्त्रसङ्ब्रह्भूताः जीवाजीवास्त्रवसम्बर्गनर्जरबन्धमोक्षा इति।तेषामपरः प्रपञ्चः
पञ्चास्तिकायो नाम जीवास्तिकायः पुद्रलास्तिकायो धर्मास्तिकायो
ऽधर्मास्तिकाय आकाशास्तिकायश्चेति । इमं च सप्तमर्क्षानयं नाम
न्यायं सर्वत्रावतारयन्ति । स्याद्स्ति स्यात्रास्ति स्याद्स्ति च नास्ति चावक्तव्यः स्याज्ञास्ति चावक्तव्यश्च स्याद्स्ति च नास्ति चावक्तव्यश्चेति । तत्र जीवाजीवौ प्रसिद्धावाश्रावयति पुरुषं विपयेष्विन्द्रयवृत्तिभिरिति आश्रव उच्यते । अन्ये त्वाईता व्याचक्षते
कर्तारमभिव्याप्याश्रवत्यनुगच्छतीत्याश्रवं कर्मोच्यत इति । सम्बरः
सम्बन्धः । निजरस्तपः पूर्वसञ्चितं कल्मषं निजरयतीति। अश्रानमौनी वीरासने तिष्ठति भोजनतप्तशिलारोहणकेशोल्लुञ्चनादिलस्वणम्।
अष्टविधो बन्धः । दर्शनावरणीयं झानावरणीयं मोहनीयमन्तरीयमिति चत्वार्य्यतानि घातिकर्माण्युच्यन्ते । वेदनीयं नामिकं गो
विक्रमायुष्कमिति चत्वार्यघारिक्रमाणि । बन्धनिवृत्तौ नित्यसिद्धा-

<sup>(</sup>१) नाभाव इति स्वानन्तरं "क्षणिकत्वात् ॥ ३१॥ सर्वथानुपपत्तेश्व ॥ ३२ ॥" इति सूज-इयमधिकं शाक्करभाव्ये दृश्यते ।

हैदनुप्रहान्मोक्षो भवतीति । पुर्गलास्तिकाय इति परमाणवो ऽभि-धीयन्ते । धर्मास्तिकायः प्रवृत्युज्ञमेयो ऽधर्मास्तिकायः स्थितिहे-तुरमुक्तानाम् । आकाशास्तिकायो द्विधा भिद्यते लोकाकाशो ऽलो-काकाशभेति । उपर्य्युपरिस्थितानां लोकानामन्तर्वतीं लोकाकाश-स्तेपामुपरिमोक्षस्थानमलोकाकाशस्तु परतो यत्र लोका न स-न्ति । जीवास्तु त्रेघा भिद्यन्ते बद्धात्मानी मुक्तात्मानी नित्यसिद्धा-श्चेति । ये मुक्तात्मानस्ते सर्वज्ञा निरतिशयसुखाश्चासत इति । त-त्रेदमुच्यते नैकस्मिन्धर्मिण्यसम्भवात् ! कथमेको भावो ऽस्ति चना-रित च स्याचदास्तीत्यवधायंते विरोधात्। नतु पटक्षेण घटो नास्ति स्वेन रूपेणास्ती ते को विरोधः। उच्यते स्वकृषे ऽपि सप्तमङ्गी-नयस्याविशेषात् । स्वक्रपमस्तीत्यपि स्यान्नास्तीत्यपि तत्रानध्यव-सानमेव स्यात्। किञ्च ये सप्त पदार्थास्ते तथेवान्यथा वा। ननु स-र्घमनैकान्तिकमित्यवधारणं ज्ञानं निश्चितमेव नेत्युच्यते । अवधा-रणमप्यनेकान्तिकमेव स्यात्। अवधारणं स्यात् नास्ति चावधाः रणनमिति काचिश्विश्चयः स्यान्मोक्षो प्रस्ति नास्तीत्यवधारणाव-प्रवृत्तिरेव स्यात्तत्रेवं शास्तं प्रणयन्तुन्मत्तत्व्यस्तीर्थकरः स्यात॥३३॥

## एवञ्चात्माकात्रन्यम् ॥ ३४ ॥

पवञ्चात्मनो ऽपि यदिष्टं श्रारीरपरिणामत्वं तद्पि पक्षे स्यात् पक्षे नेत्यकात्रुन्यं अपरिपूर्णत्वं तत्र शरीरैकदेशे जीव इत्येकदेशो जीवशून्यः स्यात्। किञ्च मनुष्यशरीरपरि-माणो जीवः केन चित्कमीविपाकेन पिपीलिकाशरीरं प्रवि-शक्ष समीयते॥ ३४॥

#### न च पर्यायादप्यविरोधो विकारादिस्यः ॥ ३५ ॥

मनुष्यशरीरपरिमाणस्य जीवस्य हस्तिशरीरादावकात्रस्यं परिहर्तु शक्यं कथमनन्तावयव भातमा हस्तिशरीरे तेषाम-वयवानामुपचयो ऽभंकशरीरे ऽपचय इत्येवभ् । पर्यायादविरोध इति चेन्न । विकारमूर्जत्वादिदोषप्रसङ्गात् । यदि सा-वयवो जीवः स्यात् देहवादिनाशो स्यात् मूर्जत्वात् न चोपचयापचयौ शक्यो कल्पयितुं प्रमाणाभावात् । ये ऽपगतास्ते ऽपगता एव न तेषां पुनरात्मसम्यन्थो नि-रूपितुं शक्यत इत्यसङ्गतमाईतं मतम्॥३५॥

#### अन्त्यावस्थितेश्रोभयनित्यत्वादविशेषः ॥ ३६ ॥

चरमदेहे गतस्य परिमाणस्यावस्थितिरिष्यते दिगम्यरैर्भि-णदेहे मुक्तः सर्वगतो ऽहं देहान्तरायच्छेदाभायात् तिम्नत्यं परिमाणं तत्रखाद्यमध्ययोर्ण्यवस्थयोर्नित्यत्वं स्यादतो विशेषः सर्वदाणुर्वा सर्वगतो वा न शरीरपरिमाणत्वमनवस्थितमा-श्रायितुं शक्यमेवं चोपचयापचयप्रतिश्राह्यानिरतो दिगम्बर-सिद्धान्तो विवसनसमयो ऽप्यत्यन्तमनादरणीय इति ॥ ३६॥

#### पत्युरसामञ्जस्यात् ॥ ३७॥(१)

वधुना निमित्तकारणमीद्यरो निराक्रियते । तत्र माहेद्यदाश्चत्यारः पाञ्चपताः देश्वाः कापाळिकाः काठकसिद्धान्तिनश्चोति । पञ्चपतिनेद्यरेण प्रणीतं पञ्चाच्यायिद्यास्त्रं पञ्च च तत्र
पदार्था व्याच्यायन्ते कारणं कार्य योगो विधिर्दुः बान्त
इति । कारणमीद्यरः कार्य प्राव्द्याच्यं प्रधानं महदादि च ।
कार्ययोगो ऽप्योक्कारमिधायात्कृदिति कुर्यात् धारणमित्येवमुक्तो विधिः पदार्थः त्रिपयणस्नानादिगृढचयोवसाना
दुः बान्तो मोक्ष इति पाञ्चपत्येद्योपिकनैयायिककापाळिकानामविशिष्टाः मुफ्त्यवस्थायां पाषाणकल्या सात्मानो भवन्तीति ।
सांस्यशैवयोश्च विशिष्टा आत्मानश्चेतन्यस्वभावास्तिप्रन्तीति ।
सांस्यशैवयोश्च विशिष्टा आत्मानश्चेतन्यस्वभावास्तिप्रन्तीति ।
तत्रेवसुच्यते पत्युरीद्वरस्य कल्पना अनुपपन्ना असामञ्जस्यात् । किमिद्मसामञ्जस्यं वैषम्यनैर्घृण्यप्रसङ्गात् मध्यमोत्तमनीचं जगद्विग्वं प्रवर्तयतः। न च प्राणिकर्मापेक्षत्वादनवद्यम् । नेत्युच्यते। न तत्र प्रमाणमस्ति तद्येक्षणः करोति तश्विरपेक्षो वा स्वतन्त्र इति किञ्चिद्यत्र प्रमाणं क्रमते॥ ३०॥

## अधिष्ठानानुपपत्तेश्च ॥ ३८ ॥

इतश्चासामञ्जस्यमशरीरस्येश्वरस्य प्रधानाधिष्ठानातुपपत्तेः।

<sup>(</sup>१) परगुरिति सूत्रानन्तरं सम्बन्धानुपपत्तेत्र ॥६८॥ इत्यधिकं सूत्रं शाह्नरभाष्ये इत्यते ।

#### सश्रीरो हि कुलालादि मृदादीनामधिष्ठाता दएः ॥ ३८॥ करणविश्वेश भोगादिभ्यः ॥ ३९॥

यथात्मेन्द्रियग्राममधितिष्ठति तथेइवर हित वेजैतदेवं युक्तमात्मनो ऽधिष्ठातृत्वं विषययोगार्थत्वात् । स्वकर्मार्जितत्वा-द्रागादिमस्वाधेत्यादिग्रहणमीश्वरस्य तु सर्वं विपरीतम् ॥ ३९ ॥

## अन्तवत्वमसर्वज्ञता वा ॥ ४० ॥

वादाब्दो विकल्पार्थः । कि प्रधानपुरुषाणामियता तेन परिच्छि-द्यते वा नेति । यदि परिच्छिद्यते तेषामन्तवत्वं यदारप-रिच्छिन्नं घटादि तत्तदन्तवत् दृष्टम् । अथ परिच्छिद्यते तस्येश्व-रस्यासर्वद्यता ऽनुमानप्रधानस्येतत् दूषणमागमवादिनस्तु अ-स्नोपादानकारणं च सर्वद्रं सर्वदाक्ति तद्कास्तु जीवा अनन्ता इति निरवद्यम् ॥ ४० ॥

#### उत्पर्यसम्भवात् ॥ ४१ ॥

इदानीं पश्चरात्रसिद्धान्तः परीक्ष्यते । ननु चेयमनुपपक्षा चित्रा श्रुतिर्विरोधामावात्। कथम्। वासुदेव पर्वापादानकारणं जगतो निमित्तकारणं चेति ते मन्यन्ते । क्रियायोगश्च तत्प्राप्त्युपायस्तत्रो-पदिश्यते अधिगमनोपादानेज्यास्वाध्याययोगर्भगवन्तं बासुदेव-माराध्य तमेव प्रतिपद्यत इति । तदेतत् सर्वं श्रुतिप्रसिद्धमेव तस्मात्रात्रः निराकरणीयं पश्यामः । अभिधीयते यदत्र देवा-चेनध्यानसमाधिलक्षणं कर्मज्ञानं चोपदिश्यते तत्सर्वं प्रमा-णीक्रियते । अवान्तरं तु तत्रान्तरे विरुद्धं किञ्चिलक्ष्यते तिक्ष-रस्यते । तत्र वासुदेवः परा प्रकृतिः परमात्मा ततः सङ्क्षणो नाम जीवो जायते सङ्क्षणात्प्रसुम्नः सुज्यमानो जायते तत्ते। ऽनिरुद्धो नामाहङ्कारो जायत इति भागवतामन्यन्ते । तत्रेदमुच्यते वासुदेवात्परमात्मनो जीवस्योत्पत्त्यसम्भवात् । कथमसम्भयो नित्यत्वादिदोषप्रसङ्गात्स्वर्गनरकापवर्गभागिनो भात्राद्धेदप्रामाण्यं स्रुप्यते लोकव्यवहारश्च न सिध्यति । तस्मादनुपपक्षयं कल्पना ॥ ४१॥

## न च कर्तुः करणम् ॥ ४३ ॥

इतश्चानुपपन्नं कर्तुः सङ्घर्षणाज्जी<mark>वादन्तःकरणं प्रशुस्नसंदं</mark> मनो जायते । न हि देवदत्तात्पञ्चरुत्यवते ॥ ४३ ॥

विज्ञानादिभावा वा तदप्रतिषधः ॥ ४४ ॥

पराभित्रायिकव्यार्थो हा शब्दः । सर्व पते आत्माना भगवन्तो वासुदेवा एव निर्धिष्ठाना निरिवद्याश्च विद्यानैद्वर्थ्य- शक्तिकळविर्यतेजोभिरीश्वरगुणैरिन्यता इति । तत्रोत्तरं विद्याना- दिभावे ऽपि तद्मितपेधः उत्पत्त्यसम्भवाद्योवः स्यामितपेधः स्यादेवासौ दोपः इति । यदि चत्वारोप्येते सरशास्तदातिशयाभावादु- त्पस्यसम्भवो ऽथासरशास्तथाप्यसम्भवः । प्रतिपादितप्रतिषेधाः ख प्रद्युग्नाख्यं मनो ऽहङ्कारश्चानिरुद्ध इति करणत्वमहङ्कारत्वं चामिश्राय सर्व पते आत्मान इति आत्मत्वप्रतिज्ञानं विप्रतिषिद्धम् । श्रुतिविप्रतिषेधश्च । चतुर्षु श्रेयो द्वारमळश्चेवं शास्त्रं शाणिडस्य- स्वकारेति ॥ ४४ ॥

इति भास्करीयब्रह्मसूत्रभाष्ये द्वितीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः समाप्तः ।

# अथ द्वितीयाध्यायस्य नृतीयः पादः

## न वियदश्चतेः ॥ १ ॥

यदि विप्रतिषेधात् परदर्शनानामुपेक्षा सा तुत्या वैदिकस्या-पि दर्शनस्य । अत्रापि श्रुतीनां विप्रतिषेधदर्श्वनादिति तत्परिहार-ग्रारेण महाभूतानामिन्द्रियाणां मुख्यप्राणस्य स जीवपरिकरब-ग्रानां समस्तमेद्द्यवहारहेत्नामधुना सत्त्वं विचार्यते । वि-यदाकाशं नोत्पद्यते । कस्मादश्रवणात् । सदेव सोम्येदमग्र आसी-दिरयुपकम्य त्रयाणां तेजोयश्रानां सृष्टिक्का नाकाशस्यति ॥ १॥

#### अस्ति तु ॥ २ ॥

तुराब्दः पक्षान्तरपरिष्रहे । अस्त्युत्पत्तिश्वतिराकाशस्यतैत्तिः रीयके तस्माद्वा पतस्मादात्मन आकाशः सम्भूत इत्यत्र । कश्चि-दाह उत्पत्त्यनुत्पत्तिश्चत्योरेषं सति विरोधस्तत्र चावश्यमेकाः श्वतिर्गीणी कल्पनीयोमयोः प्रामाण्यात्तृत्यत्वादिति ॥ २ ॥

#### गौण्यसम्भवात् ॥ ३॥

अत्र पूर्वपक्षवादी वैदेशिकमतमनुस्तत्याकाद्योत्पत्तियादिनी श्रुतिगींणीति प्रतिजानीते । कस्मादसम्भवात् । समानजातीयै-रनेकैर्द्रव्यैः परमाणुसंहैरेकं द्रव्यमारभ्यते भूभ्यादि न च निरवयव-स्याकाद्यानेकद्रव्यमारम्भकमवयवभूतं सम्भवतीति ॥ ३॥

#### शब्दाचं॥ ४॥

इतम बायुमान्तरिशं चैतदवृतमिति सामर्थाद्जत्वम् ॥ ४ ॥

## स्याचैकस्य ब्रह्मशब्दवत् ॥ ५ ॥

चशब्दः सम्भावनायाम् । एकस्यापि सम्भृतशब्दस्याकाशे गौ-णत्वमुत्तरत्र मुख्यत्वं स्याध्या ब्रह्मशब्दस्य तपसा ब्रह्मजिद्या-सस्व तपो ब्रह्मेति तपसि गौणः परमात्मिन मुख्य इति ब्राप्ते ऽभिधीयते ॥ ५ ॥

#### प्रतिज्ञाऽहानिरव्यतिरेकाच्छव्देभ्यः ॥ ६ ॥

येनाश्चतं श्चतं भवत्यमतं मतमविद्यातं विद्यातिमत्यस्थाः प्रति श्वाया एवमपरित्यागः स्याद्यतिरेकादाकाशस्य विदेशेन ब्रह्मणा शब्देभ्यश्च समस्तस्य वस्त्नो ऽज्यतिरेकः सदेव सोम्येदमप्र आसी-देकमेवाद्वितीयमेतदात्म्यमिदं सर्वमित्याप्रपाठकपरिसमाप्तेः॥ ६॥

## यात्राद्विकारं तु विभागो लोकवत् ॥ ७ ॥

उत्परयसम्भवशङ्कानिवृत्त्यर्थस्तुशब्दः सम्भूतश्रुतेरेष । न च सङ्दुचारणे गौणत्वमुख्यत्वसम्भवो ष्टप्रान्ते तृष्वारणभेदादु-रपध्यते । न च निर्ध्यवस्योत्पत्तिनं सम्भवति बुद्धिकमेवदु-पपत्तेः । प्रत्यनुमानं च क्रियते यावत् क्रिञ्चिद्धिकारज्ञातं दृश्यते घट-श्चरावादि तावद्धिभागो लोके लक्ष्यते । विभागः पृथक्त्वम् । तदने-गानुमानमुपन्यस्त्रमाकाशं कार्यमचेतनत्वे सति विभक्तत्वात् पृथि-ब्यादिवदिति सविशेषणोहेतुरुपादीयते । अन्यथा आत्मना प्रिक् कार्यत्वं प्रसम्येत ॥ ७॥

#### एतेन मातरिश्वा व्याख्यातः ॥ ८॥

ेपतेन वियदुत्पत्तिन्यायेन मातरिश्वा वायुव्याख्याते। वेश्वित्वतः । सैषा अनस्तमिता देवता यहायुरिति स्यान्नित्यत्तहुद्धिः कार्यः चित्तान्नितृत्यर्थमतिदेशस्त्रमादित्यादीनागस्तम्यर्थेन्द्रया वायोगिने चक्रयनमेतदनस्तमितेति ॥ ८ ॥

असम्भवस्तु सतो ऽनुवयसः ॥ ९ ॥ शब्दशर्यातीयां भूजानां वयनिवयम्भियामं विकाससंस्थान रिमाणार्वानां चोत्पस्यश्रवणान्तित्यत्वमिति प्राप्ते उच्यते । असम्भवस्तु । नित्याशङ्कानिवृत्यर्थस्तुशब्दः । सतो विद्यमानस्य गुणस्यान्यस्य वानित्यत्वासम्भवः । कस्माद्वितीयश्रुत्यनुपपत्तः ।
न च गुणादीनां पृथगुत्पत्तिर्वक्तव्या द्रव्योत्पत्ती चोत्पत्तिसिखेसतदनन्यत्वाद्यया यवो जात इति यवगुणानामपि जन्मोक्तं भवति ।
काले ऽप्यादित्यादीनां गतिविशेषो ऽस्तमयोदयलिशतो भागो
दिगुच्यते । ये पुनः सतो ब्रह्मणः उत्पत्तिमाशङ्कानिराकरणार्थं सूत्रं
वर्णयन्ति तेषां निरर्थकं स्त्रमाशङ्कय हेत्वभावात्सकारणं कारणाधिपाधिपो न चास्य कश्चिक्जनिता न चाधिप इतिमन्त्रवर्णात् । न हि
चचनमदृष्ट्वा पूर्वपक्षः क्वचित्कियते । अनवस्थानात् ॥ ९ ॥

#### तेजो ऽनस्तथाह्याह् ॥ १०॥

तेजो ऽतो मातरिश्वनो जायते । कुतस्तथाह्याह । यथाकाशाः
न्मातरिश्वा तथा घायोरग्निरिति । नतु तत्तेजो ऽखजतेति सतो
जन्म भूयते न वायोः । नायं विरोधस्तेन तेनविकारात्मना स्थित्वा
मधीय स्जति तदनन्यत्वाद्विकाराणाम् ॥ १० ॥

#### आपः ॥ ११ ॥

अतस्तथा ग्राहेन्यनुवर्तते । अतस्तेजस आपो जायन्ते उग्नेराप इत्यन्तरिता आपो मा भूविशिति सूत्रं प्रणेयम् । नात्र मद्विषयो म्यायो ऽप्यस्ति ॥ ११ ॥

#### पृथिव्यधिकारं रूपशब्दान्तरेभ्यः ॥ १२ ॥

ता अश्वमस्जन्तेत्यत्रार्थं बीहियवादि स्यात् वाक्यशेषात्तं समाध्य कव च वर्षन्तितदेव भूयिष्टमन्नं भवतीति प्राप्त उच्यते। पृथिव्यवान्तशब्दवाच्या। कस्माद्धिकारान्महाश्चतस्प्रधिकारात्। वृश्वव्यवान्तशब्दवाच्या। कस्माद्धिकारान्महाश्चतस्प्रधिकारात्। श्वव्या क्रपात् । यत्कृष्णं तदन्तस्येति । तथैव शब्दान्तरात्। श्वव्यव्यन्तराद्धाः पृथिवी तद्यद्यां रस आसीत्तत्समहन्यत सा पृथिव्यम्बद्धितं च कार्य्योपन्यासवाक्यशेष इत्यविरोधः॥ १२॥

## तदभिध्यानादेव तु तिल्लङ्गात् सः ॥ १३ ॥

वियदादीनां स्वतन्त्राणां स्वकार्यांत्पादकत्वं मुख्यार्थत्वादिति
प्राप्त ऽभिधीयते । स एव परमेश्वरस्तेन तेनाकाशादिक्षणेण
स्थित्वा तं तं विकारं खजतीत्यवगन्तव्यम्।कस्मात्तिक्षणात्तस्य लिक्षं
शापकं शास्त्रं यः पृथिव्यां यो ऽप्तु तिष्ठिन्निति वहुस्यां प्रजाययेति
तदात्मानं स्वयमकुक्षतेति च । तद्मिध्यानात्तस्येदवरस्याभिध्यानात्मक्कल्पादेव तत्तेज पेक्षन्तेति उपचर्यते न तेपामालोचनमस्तीत्यभिष्रायः॥ १३॥

## विपर्ययेण तु क्रमो ऽत उपपद्यते च ॥ १४॥

भूतानामुत्पिक्तमो ऽवगतः प्रलयक्तमो निरूप्यते । आंनेयमो निय-मकारिणः शस्त्रास्याभावादिति प्राप्ते उच्यते । उत्पक्तिक्रमाद्विपर्ययेग प्रातिलोम्येन प्रलयक्तमो द्रप्रव्यः । कथमन्नेन सौम्य शुक्नेनापो सूलमन्विच्छेति श्रुतेः । स्मृतिरपि ।

जगत्मतिष्ठा देवर्षे पृथिव्यसु प्रकीयते। ज्योतिष्यापः प्रकीयन्ते ज्योतिर्वायौ प्रकीयत॥ इति उपपद्यते चैवं न हि तन्तुषु विनष्टेषु पटस्य कार्याव-स्थितिरहित॥ १४॥

## अन्तरा विज्ञानमनसी क्रमेण तिल्लङ्गादिति चेन्नाविशेषात् ॥ १५॥

ख्र्यप्ययक्रमी भूतानामद्वैतभावनोपयोगिनौ निक्रपिताधि-दानीमिन्द्रियमनोबुद्धीनां क्रमो भूतक्रमाविरोधेन प्रतिपाद्यते । व्र-ख्रणो भूतानां चान्तराले ज्ञानमनसी स्यातां विज्ञानमनसी स्याताम्। विज्ञानशब्देनेन्द्रियं गृद्यते बुद्धिश्च । तदुभयं मनश्च विज्ञानमनसी। तिल्लक्षात् ।

पतस्मान्जायते प्राणो मनः सर्वेद्रियाणि च। बुद्धि तु सार्राध विद्यादिति चेन्न।

कस्माव्विशेषात् । पुरस्तात्परस्ताष्टोत्पत्तिर्भूतानुप्रहणे-श्चित्वाधेन्द्रियाणां कमविरोधात्परस्तावेवोत्पत्तिर्युका । दर्शयित स स प्राणमस्जत प्राणाच्छूदां सं वायुज्योतिरापः पृथि- वीन्द्रियं मनो ऽम्नमिति। साहदयमात्रपराहीयं श्रुतिरेतस्माजायत इति न क्रमपरा। भूतानुम्रहं च द्दीयत्यन्नमयं हि सौम्य मन आ-पोमयः प्राणस्तेजोमयी वागिति। द्यारीरप्रदेशो रूपादिम्रहणशकि-युक्तो वाह्यमिन्द्रियमध्यवसायात्मिका बुद्धिः सङ्करपस्मृति।चिक्ता-दिष्टत्तिहेर्तुमन इति विवेकः॥ १५॥

## चराचरव्यपाश्रयस्तु स्यात्तद्यपदेशो भाक्त-स्तद्भावभावित्वात् ॥ १६ ॥

जातो देवदत्तो मृत इति व्यपदेशादिनत्यत्वं जीवस्येत्या-शक्का तुशब्देनापनीयते । यो ऽयमुत्पत्तिप्रलयव्यपदेशो ली-किकः स माकः गीण इत्यथींपियकया गीण्या इत्या मुख्यावृत्तिः। आमृज्यते मज्यते सा मिकः तत्र भवोः भाकः । चराचरव्यपाश्रयः । चरं जङ्गमशरीरमचरमुद्गत इति गीणत्वसिद्धः। कुतस्तद्भावे शरीरमावे जन्ममरणयोभीवित्वात्। तथाच श्रुतिरयं पुरुषो जाय-मानः शरीरमभिसम्पद्यमानः स उत्कामन्द्रियमाण इति ॥ १६॥

## नारमा ऽश्रुतेर्नित्यत्वाच ताभ्यः ॥ १७ ॥

वियदादिवदातमा जायते नेति चिन्ता । तत्र यथाग्नेः श्रुद्वा विस्फुलिका ज्युष्वरन्तीत्युपकम्याह सर्व एत आत्मानो ज्युष्वरन्तीत्युपकम्याह सर्व एत आत्मानो ज्युष्वरन्तीत्यतो जीवो जायत इति प्राप्ते श्रूमः । नात्मा जायते । कस्माद्वश्रुतेः । न श्वाकाशादिसृष्टिप्रकरणे जीवस्योत्पत्तिश्रुतिरस्ति । नित्यत्वा । प्रत्यमिक्षानादद्वन्तिविक्ष्यते । कथं नित्यत्वम् । प्रत्यमिक्षानादद्वन्तिवम् मद्वामिति सर्वो लोकः स्वमात्मानं वेदयते । अन्धकारे स्थापितं वस्तु संस्पृत्र्योपादत्ते । स्वसम्वेद्यो हि सन् परस्मे घटादिषद्व-र्श्वायतुं शक्यस्ताभ्यस्य श्रुतिभ्यो नित्यत्वं जीवस्येति। यद्वाव किलेदं प्रियते न जीवो प्रियते अजो नित्यः शाश्वतो ऽयं पुराणो अविनाश्चा वा अरे ऽयमात्मानुच्छित्तिधर्मेति । भूयसीनां च श्रुतिनामन्यश्चाकतुमशक्यत्वात्तद्विरोधाय विस्कुलिक्षश्चितिविपरिणया । न चात्रापि विकारमावो विवक्षितः किन्त्पाधिकृतभेदा। मिप्राया हि सा। तेष्वप्यग्निसामान्यानुगमात्पार्थिवद्वन्यविद्दलेषवशादिच्छेदमात्रंनान्यत्र भेदः सुषुपिप्रकरणत्वाक्ष सृष्ट्यभिप्रायेणेति स्थितम् ॥ १७॥

#### ज्ञो ऽत एव ॥ १८॥

जीवस्य स्वतश्चीतन्यं नास्त्यागन्तुक्षमेय तस्य चैतन्यं यदिदं यदादिविषयं विज्ञानमिविच्छेदेन वर्तते तदेवास्य चैतन्यमिति काणादा मन्यन्ते। तत्रेदमुच्यते। जीवो ज्ञः। कस्मादत एव श्रुतिभ्य प्वात्रायं च्युरुषः स्वयं ज्योतिर्ने हि. विज्ञातिर्वेपरि-छोपो विद्यते विज्ञान घन पवैतेभ्यो भूतेभ्य इति म्रह्माङ्गत्वाच्च। वि-स्फुलिङ्गन्यायेन विज्ञानमानन्दं महा सत्यं ज्ञानमनन्तं महोति। स्वा-भाविकं चास्य महाक्षपमौपाधिकमित्रत्। किञ्च स्वप्रत्यक्षं चास्य चैतन्यं ज्ञातृस्वरूपस्यं सर्वेदापरोक्षत्वात् । घटदीनां च कादा-चित्काणां पृथगेव गृह्यमाणत्वाद्यथाञ्चेयं श्राह्यं तथा विज्ञानसन्तानाऽपि म्राह्य प्वात्मान इति स्थितम्॥ १८॥

#### कस्मात् उत्क्रान्तिगत्यागतीनाम् ॥ १८॥

इदिमदानीं चिन्त्यते किमणुपरिमाणः कि वा महापरिमाण इति । कि ताचत्प्राप्तमणुपरिमाण इति । कस्मादुत्कान्तिगत्याग-तीनां अवणादिन्यच्याहारः । तमुत्कामन्तं प्राणो ऽनूत्कामित ये के चास्माल्लोकाचन्ति चन्द्रमसमेव ते गच्छन्ति थावत् सम्पातमुषि-त्वातथैतमेवाध्वानं पुनर्निवर्तन्त इति । न च सर्वगतस्यतप्रय-मुपपचते ॥ १९ ॥

#### स्वांत्मना चोत्तरयोः ॥ २० ॥

प्रामस्वाज्यनिवृत्तिवदुत्कान्तिः कदाचित्स्यादुत्तरयोस्तु ग-स्योः स्वात्मना स्वक्रपेणैव सम्भवादिति विशेषाभिधानम् ॥ २०॥

## नाणुरतच्छ्रुतेरिति चेन्नेतराधिकारात् ॥ २१ ॥

नायमणुर्जीवः स्यावतत् श्रुतेमेहत्वधुतेः स वा एप महानजे आत्मेति चेन्न । इतराधिकारात्परमात्माधिकारात् । स्वक्रपविवक्षया ऽसौ निर्देशो न जीवपर इत्यर्थः ॥ २१ ॥

#### स्वशब्दोनमानाभ्यां च ॥ २२ ॥

इतश्च स्वशब्दादुन्मानाधैषो प्रणुरातमा चेतसा वेदितन्यः। उद्यत्य मानमुन्मानम्। <mark>षालाप्रशतभागस्य शतधा कल्पितस्य च ।</mark> भागो जीवः स विश्वेयः स चानन्त्याय कल्पत इति ॥ आराप्रमात्रो एवरो ऽपि एए इति ॥ २२ ॥

## अविरोधश्चन्दनवत् ॥ २३ ॥

क्यमणोः सकलकारीरव्यापिनी सम्पासिरिति चेकायं विशेषो यथा द्वरिचन्यनविन्दुः क्षरीरैकदेशे निपतितः कृत्स्नं क्षरीरमा-स्हादयति तथेति॥ २३॥

अवस्थितिवैशेष्यादिति चेन्नाभ्युपगमात् हांदे हि ॥२४ ॥

हरिचन्दनस्य युक्तं त्यगिन्द्रियसम्बन्धात्कृत्स्नवेहव्यापित्वमव-स्थितेविवेषभावाच्छरीरैकवेशावस्थानस्य प्रत्यक्षत्वाविति चेन्नेतवेद-म । भारममो प्रत्यवस्थितिर्देशिवशेषाभ्युपगमात् । तथा श्चाह श्रुति-द्वेति श्चेष आत्मा स वा एष आत्मा द्वतीति । द्ववे वर्तमानस्त्वचा सम्बद्धः । सा च सफलश्रारीरव्यापिन्यपि पादे वेदनेति द्वीगाद्त्रो-व्यते । मूर्तस्य मूर्तान्तरेणायं संयोगो नेन्द्रियेण विद्यमानेनापि-कण्टकस्यामोक्तृत्वात् । कर्मकृतो श्चयं सम्बन्धो भोक्तुभोग्यथो-व्यत्ना जीवस्योपजायत इत्यनवद्यम् ॥ २४॥

## गुणाद्वा आलोकवत् ॥ २५ ॥

वेति विकल्पे। चैतन्यगुणाव्याप्तेरालोकवत् । यथा प्रदीपव्याने तेः सकलगृहकार्योपपन्तिः॥ २५॥

#### व्यतिरको गन्धवत् ॥ २६॥

कथं पुनर्गुधिदेशव्यतिरेको गुणस्येति क्राणाद्। अन्यन्ते । अन्नो-च्यते । यथा गन्धः केवलो गृश्चते न तद्राधारस्य द्रव्यस्य नासिकादेशागमनं कहपते । यदि द्रव्यावयदं तत्रागच्छित्कालेन द्रव्यस्यापचयः स्वात् ॥ २६ ॥

#### तथा च दर्शयति ॥ २७ ॥

इतक्ष व्यतिरेको यथा अस्माभिन्याय उक्तस्तथा गुणेन व्याप्ति दर्शयति स एव देएमविए या छोमभ्य या नक्षेत्र्य इति ॥ २७ ॥

### पृथगुपदेशात् ॥ २८ ॥

विश्वानेन विश्वानमादायेति जीवाद्विद्वानस्य पृथगुपदेशास् गुणे त्वनव्याप्तिरणुरात्मेति पक्षान्तरम्। गुणाचेति परमताभिश्रायं सूत्रम्। न हि गुणिनं विहाय गुणस्य स्वानन्त्रयं गुणत्वमेव हीयेत न हि गुः हादयो भिन्नदेशा हृष्टाः। द्रव्यस्यापि कालेन क्षयो हृष्टः। विश्वानेनि चान्तः करणाभिश्रायाशङ्कां परिणेतुं आलोमभ्य इति च त्वम्द्वारेणो-पपद्यते॥ २८॥

## तद्गुणसारत्वात्तु तद्यपदेशः प्राज्ञवतः ॥ २९ ॥

गृक्षीय पतत्संसारावस्थायामणुरात्मेति न तु तदेवास्य निजं कपम्।तस्वमसीति ब्रह्मात्मत्वेषदेशात्।स्वाभाविकमणुत्वव्यपदेशः कथिमिति जेत्तद्गुणसारत्वात् । तदिति वुद्धिरन्तःकरणमन्तरा विक्षानमनसी इति वृत्तं परामृश्यते। तस्य गुणा रागादयो ऽहंप्रत्ययाश्रयाः।सारशब्दः प्रधानवचनः।तद्गुणाः सारं प्रधानं संसरणे यस्य जीवस्य स तद्गुणसा वियदादिभिः स्क्ष्मावस्थैरिन्द्रिन्येश्च तदाश्चितः पञ्चवृत्तिना च वायुना परिवेष्टितस्तत्स्वभावानु-विधायी संसरतित्यर्थः। तथाचाहुः पौराणिकाः।

पुर्व्यप्रकेन लिङ्गेन प्राणाधेन स युज्यते। तेन बद्धस्य वै बन्धो मोक्षो मुक्तस्य तेन चेति॥

तिव्सीपाधिकमणुत्वं जीवस्यातो द्रष्टव्यम् । मनसो ऽणुत्वा-दात्मनो ऽनियतमुच्यते । लिङ्गं पुनः सङ्गोचिकासि सूक्ष्मस्थूल-शरीरापेक्षया प्राज्ञवद्यथाणीयान् ब्रीहेर्वा यवाद्वेति दृद्यायतना-पेक्षमणीयस्त्वं ज्यायस्त्वं तु निजं रूपम् ॥ २९ ॥

## यावदात्मभावित्वाच न देषस्तद्दरीनात् ॥ ३०॥

कदाचिदुपाधिवियोगः स्यादात्मनस्ततश्चासस्वं मुक्तता वा स्यादित्याशङ्काहः नायं दोषो यावदात्मभावित्वादुणाधियो-गस्योति । यावद्यमात्मा केवलेन द्वेतदर्शनेन संसरति तावत्काल-भावी बुद्धाष्ट्रपाधियोगः । कथं गम्यते । तस्य दर्शनाचो ऽयं विश्वा-नमयः त्राणेषु हृदन्तज्योतिः पुरुषः स समानः सन्तुभौ लोका- वनुसंसरति तथा विद्यानमयो मनोमयः प्राणमयस्रञ्जर्भयः श्रोत्र-मय इति । सुपुतिप्रलययोः कथमुपाधियोगः राज्यते वक्तुमित्यु-त्तरं पठति ॥ ३०॥

## पुंस्त्वादिवस्वस्य सतो ऽभिन्यक्तियोगात् ॥ ३ १ ॥

तुशब्दो ऽबधारणे। सत प्वास्य बुद्धिसम्बन्धम्य प्रबोधका-स्रे चामिव्यक्तिस्तस्याभिव्यक्तियौवने॥ ३१॥

## नित्योपलब्ध्यनुपलब्धिप्रसङ्गो ऽन्यतरीनयमो

#### वान्यथा ॥ ३२ ॥

तथोपाधिभूतमन्तःकरणं सर्वैवादिभिरभ्युपगन्तव्यमन्यथात्मेनिद्रयविषयाणां सिक्षेथो नित्योपलाब्धः स्याधित्यं चानुपलब्धिः
प्रसंक् अन्यतरिनयमो वा । अन्यथान्यतरस्योन्द्रयस्यात्मनो वा नियमः शक्तिव्यवस्था कर्णनीया कर्णाचदुपलब्धिहेतुत्वं कदाचिक्षेति
सा चाशक्या स्वभावविषययहेतुभावादतो मनो ऽभ्युपगन्तव्यम् ।
श्रुतिश्चान्यत्र मना अभूवक्षादर्शमन्यत्र मना अभूवक्षाश्रोषं इति । उकं
च नैयायिकैर्पुगपञ्चानानुत्पत्तिमेनस्रो लिङ्गमिति । वौद्धानां मनो अवस्थितं नास्ति तक्षिराकरणार्थे स्त्रम् । यत्पुनरात्मविभुत्ववादिनां दोषकथनार्थं स्त्रमिति व्याख्यातं तद्युक्तम् । सर्वगतत्वे ऽपि
शरीरदेशे भोगोत्पत्तेः कर्मनिमित्तत्वात्तस्य ॥ ३२ ॥

## कर्ता शास्त्रार्थवत्त्वात् ॥ ३३॥

भोक्तैवात्मा न कर्ता बुद्धिः कर्जीति सांख्यमतं तक्षिराकरोति । कतो आत्मा द्यास्त्रार्थवस्त्रात् यजेतोपासीतेति ॥ ३३ ॥

## विहारोपदेशात्॥ ३४॥

विहारः सञ्चरणं स ईयते असृतो यत्र कामः तस्य शरीरे यथाकामं परिवर्तत इति ॥ ३४ ॥

#### उपादानात् ॥ ३५ ॥

तदेषां अअवार्षे विकानमादायति प्राणानामिन्द्रिया-

णां विद्यानेन बुख्यादिना आनं प्राह्मसामर्थ्यमादायेति ॥ ३५ ॥ व्यपदेशास्त्र कियायां न चेसिर्देशिविपर्ययः ॥ ३ ६ ॥

कियायां यद्यादिकायां कर्तव्यव्यपदेशाहिकानं यद्यं तनुत इति विद्यानिमाति जीवो न बुद्धिरुच्यते । न च जीवो निर्देश निपर्ययो भवेत । करणत्याद्बुद्धेस्तिहभक्तिः स्याहिकानेनेति ॥ ॥ ३६ ॥ ननु स्वतन्त्रः सक्षिष्टमेव कुर्यादत आह ।

उपलब्धिवदनियमः ॥ ३७ ॥

यथेष्ठोपलव्धः तथा कियायाम्रानियमः ॥ ३७॥

## शक्तिविपर्ययात ॥ ३८॥

यनुक्तं बुद्धिः कर्जीति इद्मयुक्तं शक्तिविपर्ययात् । कर्तृश-किः स्यात् करणशक्तिश्च निवर्तते यः कर्ता स जीयो प्रन्यत्क-रणमिति स्थितम् ॥ ३८॥

#### समाध्यभावाच ॥ ३९॥

निविध्यासितन्य इति मनसः प्रवृत्तिनिरोधेनात्मद्रपाभिमु-ग्रीमृतस्य सातत्येन यव्यस्थानं स समाधिः तस्यामावः स्या-रकर्तुभावात् ॥ ३९ ॥

#### यथा च तक्षोभयथा ॥ ४० ॥

तत्युनः कर्तृत्वं स्वामाविकमौपाथिकं वेति चिन्त्यते । पूर्वोक्तेर्हें तुमिः । स्वामाविकमिति प्राप्त उच्यते । न स्वामाविकं कर्तृत्वमिनिः मौक्षप्रसङ्घात् । कर्तृत्वे सित तिष्ठिमित्तं कर्म ततः सुखदुः खोपभोगः स्यात्सुषुप्ताबस्थायां व्यभिचारात् । न च चैतन्यमूर्तेरात्मनः खभावान्तरं सम्भवति । न चौपाधिकं कर्तृत्वमपारमार्थिकम् । यथानिमते नोष्णगुणेन दाहोऽनुभूयते किमसावपारमार्थिको भवति । यद्यपि स्वात्मन्यौष्णयं स्वतो नास्त्येवमुपाधिवशात् कर्तृत्वमपुरः जायते । यथा च तक्षा वास्यादिकरणयुक्तः कर्ता तिद्वमुक्तमाः कर्तेति ॥ ४०॥

#### परात्तच्छतेः ॥ ४१ ॥

तदौपाधिकं कर्तृत्वं किं स्वतन्त्रस्य जीवस्याथ परादिति चि-न्तायां स्वतन्त्रस्येति प्राप्तम्। न हि लोके कृष्यादिवु वर्तमानः परम-पेक्षते रागादिप्रेरितो हि प्रवर्तत इति प्राप्ते ब्र्मः। परादीश्व-राज्तब्छवणात् एप ह्येव साधु कर्म कारयति य आत्मनि तिष्ठ-भात्मनो उन्तरो यमयतीति च ॥ ४१॥

यदि तहीं स्वरो नियतो नैर्घृण्यं तस्य स्यादित्याह ।

कृतप्रयत्नापेक्षस्तु विहितप्रतिषिद्धावैयर्थ्यादिभ्यः ॥४२॥

नैष्ट्रण्यादिदोषानिवृत्त्यर्थस्तुद्राब्दः। जीवछतो यः प्रयक्तः द्रारीरेन्द्रियमनसामात्माधिष्ठितानां पाकादिधात्वर्थाश्रितः चेष्टाविद्रोपा भावना चोदना अपूर्व धर्मो विश्विरिति द्रास्त्रे व्यपदिश्यते
स एव च लोकवेदयोवांक्यार्थः। नियोगस्तु तटस्थो निमित्तमात्रं
प्रेषणाध्येषणादिवत्। तद्रपेक्ष ईश्वरः स्वत एव स्वव्यापारं कुर्वतोजीवस्य पर्जन्यवत्साधारणं कारणम्। एवं विहितप्रतिपिद्धयोः यजेन्न हन्तव्य इत्यवैयर्थ्यं स्यात्। अन्यथा चेद्रप्रामा
ण्यमस्तमियादित्यादिम्हणमिति। स्वतन्त्रस्येव जीवस्य कर्तृत्वमित्याद्राङ्का ईश्वरापेक्षं कर्तृत्वमिति स्थापितम्। वैषम्यनिष्टृण्य
इत्यत्र तु कर्मापेक्षायां जगत्सर्ग इति विवेकः॥ ४२॥

अंशो नानान्यपदेशात अन्यथा चापि दाश-

## कितवादित्वमधीयत एके ॥ ४३ ॥

पराधीनं यस्य कर्तृत्वं निक्षिपतं किमसौ ततो ऽत्यन्तिभिषः कि वा अत्यतमिभिष्ठ इति विचार्य्यते। अंदात्वे युक्ता तेनाविभागप्राप्तिरितरत्र भेदेनावस्थानमिति चिन्तायाः प्रयोजनम्। किं ताबत्प्राप्तं स्वामिभृत्यन्यायेन भेद इति प्राप्ते ब्रूमः। तदंदो जीवोऽस्ति ।
अंदादाब्दः कारणवाची । यथा पटस्यांद्यो ऽवयवस्तन्तुरिति ।
अस्ति च द्रव्यविभागवचनो यथा परिषद्द्रव्ये आंदीनो वयमिहेति । तयोरिह म्रहुणं न भवति किन्तूपाध्यविद्यक्रस्यानस्यभूतस्य वाचको ऽयमंदादाबदः प्रयुक्तो यथाग्रेविंस्फुलिङ्गस्य।

कथं पुनर्निरवयवस्य परमातमनोदाः सम्भवति । आगमासावद्यम्यते । यथाग्रेः श्रुद्धा विस्फुलिङ्का इति रष्टान्त इति प्रण्यात् । यथा चाकाद्मस्य पार्थिवाधिष्ठानायि छन्नं कर्णि छद्धं च । यथा च वायोः पञ्चवृत्तिः प्राणः । यथा च मनसः कामाद्यो वृत्तयः । स चाभिन्नःभिन्नस्वरूपो ऽभिन्नरूपं स्वाभाविकमौपाधिकं तु भिन्नरूपमुण्यानां च वलवस्वात् संम् चिंछतस्तन्मयः संसर्तित्यभेदो ऽभ्युपगम्यते । स पव किं नेष्यते । नानाव्यपदेशात् । सो ऽन्वेष्टव्यः स विजिज्ञासितव्य इति तत्र तत्र जीवपर्योभेदव्यपदेशात् । आथर्षणिकाश्च ब्रह्मस्त्रे ब्रह्म द्वारा ब्रह्ममे कितवा इत्यभिधीयते । दाशाः कैवर्ताः । दीनजनस्यापि ब्रह्मत्ववर्र्ष्यभेदं द्वीयति । तथा इवेताश्वतरीयो मन्त्रः त्वं स्त्रीत्वं पुमानसि त्वं कुमार उत वा कुमारी त्वं जीणों द्रष्टेन वश्चयसि विश्वतो भुष्क इति ॥ ४३ ॥

मन्त्रवर्णात् ॥ ४४ ॥

पादो ऽस्य विद्वाभृतानीति ॥ ४४ ॥

अपि रमर्यते ॥ ४५ ॥

समैबांशो जीवलोक इति ॥ ४५ ॥ नतु नांशगतेन दुःखेन परस्यांशिनो दुःखित्वम् । यथा नय-नगतेन दुखेन चैत्रस्येत्याशक्क्षाह् ।

## प्रकाशादिवन्नैवं परः ॥ ४६ ॥

यथा जीवः सुखी च स्वकर्मवशाक्षेवं परस्तस्य निमित्ताभा-वात् । प्रकाशादिवत् । यथा सौर्य्थभान्द्रमसो वाहुल्यादि-पु ऋजुषु वक्षेषु तत्संवद्धो ऽिप तद्धर्म भजते तद्वत् । यदुकं वैश्वविदित तद्युक्तम् । देहस्य नेत्रादिरंशो न तस्याचेतनस्य दुख-वेदना यस्य त्वात्मनो दुःखवेदना न तस्य नेत्रमंश इति वि-पमो रष्टान्तः ॥ ४६॥

रमरन्ति च ॥ ४५९ ॥

स्यासाव्य इति द्वापः।
तत्र यः परमात्मायं स्व नित्यो निर्गुणः इमृतः।
न लिप्यते फलैधापि पद्मपत्त्रभिवास्भसा।
फर्मात्मात्वपरोक्षस्तु मोक्षवन्धेः समुद्यते।
स समद्दाकेनापि राशिना युज्यते पुनरिति॥ ४०॥

## अनुजापरिहारौ देहसम्बन्धाञ्ज्योतिरादिवतः ॥ ४८ ॥

परमात्मना चेव्भिष्ठो जीवः कस्यानुद्वापरिद्वारी स्याताम् । न हि परमात्मना ऽधिकारो ऽस्ति नित्यग्रुञ्जमुक्तकपत्वात् । अत्रोच्यते स्यातामनुद्वापरिद्वाराषंशस्य । देवसम्बन्धमधिकृत्यानुद्वावचन-मृतानुपेयादिति परिद्वारः परभार्यो न गच्छेदिति । यथाग्निः क्रव्यात्परित्यज्यते द्वतवहस्तूपादीयते सद्वदेकत्वे ऽप्युपाधिवशाह्यात्परित्यज्यते द्वतवहस्तूपादीयते सद्वदेकत्वे ऽप्युपाधिवशा-

नतु चैकात्म्यवादे सर्वकर्मसङ्करप्रसङ्गः । एकेनाइवमेधे क्रि सर्वैः इतं स्यात् । एकेन सुरापाने कृते सर्वैः कृतमिति । ने-त्युच्यते कथम् ।

#### असन्ततेश्वाव्यतिकरः ॥ ४९ ॥

अस्मत्पक्षे नास्तिव्यतिकरः। कस्माद्सन्ततेः। अणुपरिमाणो जी-ष इत्युक्तम्। स चासम्रते। न सर्वदारीरव्यापी स्वे स्वे दारीरे वर्तमा-नो यदा कर्ता भोका च तदा कुतः सङ्गरः। देहादीनां च परिमा-णामित्वाद्यवहारावस्थायां मुक्तस्य तु न व्यवहारो नोपाधिरि-ति नास्ति सङ्करादाङ्का॥ ४९॥

#### आभासा एव वा ॥ ५०॥

येषां वहव आत्मानः सर्वगताश्च तेषां मते व्यतिकर इति इर्जायिष्यनसामान्यदूर्णमाह अविद्या आभासा एव । वेदवाह्या दर्जानमेदा इति सर्वपामात्मनां सर्वश्चरीरसन्ततेः सर्वव्यवहारव्य-तिकरः प्राप्नोतीति । अपरे त्वाभास एव चेत्येकवचनानतं स्वं पाठित्वा अन्यमर्थवर्णयन्ति परमात्माभासां जीवः प्रतिविम्बातमा संसार्थ्यविद्यापरिकव्यितः तस्य परिमितत्वादसन्ततेरव्यतिकर इति।

तद्युक्तम् । आभासस्यावस्तुत्वाभ्युपगमाद्वस्तुनः शशविषाण-कव्यस्याचेतनस्य कुतो वन्धो मोक्षो वा कर्माधिकारो वा। न च परमात्मनः संसारित्वमस्तीत्युक्तं पुरस्तादतो नार्षः पाठ इति॥५०॥

## अदृष्टानियमात् ॥ ५१ ॥

वध मनुषे उद्यष्टं नियामकमिति तश्रानियमात्सर्वात्मनो सिन्नधा-बुत्पद्यमानमदृष्टं साधारणं भवितुमर्हति । विद्यायहेत्वभावात् ॥ ५१ ॥ नन्वभिसन्धावत् व्यवस्था, यस्य सङ्करपस्तस्यादृष्टं भव-तीत्याह् ।

## अभिसन्ध्यादिष्त्रपिचैत्रम् ॥ ५२ ॥

तेपण्येवमिवय एव । आदिप्रहणं अद्धादिपरिप्रहार्थम् । कथमे-करिमन्मनिस सर्वात्मना समवेतत्वात्सङ्करभ्रद्धादयः साधा-रणा एव तिन्नमित्तमद्दष्टं साधारणमेव तत्कारितं च द्यारीरं सर्वा-र्थमित्यमादित्वे प्यसाधारणो हेतुनं शक्यते मृगयितुम् ॥ ५२ ॥

#### प्रदेशादिति चेत्तनान्तर्भावात् ॥ ५३॥

शरीराविच्छन्नो य आत्मप्रदेशस्तत्राष्ट्रं समवेतमेवं प्रतिश-रीरं व्यवस्थितिरिति चेन्नान्तर्भावात्। सर्वेषामात्मनां यो ऽयं श-रीराविच्छन्नो देशस्तत्रापि सर्वे सन्ति सर्वगतत्वाद्नयथा सर्वाग-तत्वप्रसङ्गात्। निरवयवस्य चात्मनः प्रदेशकरुपनाजुपपन्ना। करिप-तस्य प्रदेशस्यावस्तुत्वादानियामकत्वमिति॥ ५३॥

> इति भारकरीयब्रह्मसूत्रभाष्ये द्वितीयाध्यायस्य तृतीयः पादः समाप्तः ॥

With I still

# अथ द्वितीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः

#### तथा प्राणाः ॥ १ ॥

असद्वा इदमग्र आसीत्तदाहुः कि तद्दसदासीदिति ऋषयो वा व ते ज्ये सदासीत्तदाहुः के त ऋषय इति प्राणा वा ऋषयः ते यत्पुरस्तात्सर्वस्मादिद्मिच्छन्तः अमेण तपसा ऽद्दंस्तस्माद-पयः स यो ऽयं पुरुषः प्राण एष प्रवेन्द्र इत्यिग्निप्रकरणवाजिनां प्रागुत्पत्तेः प्राणसद्भावअवणानित्या इति पूर्वपक्षवादी मन्यते। नन्वतस्माज्ञायते प्राणो मनः सर्येन्द्रियाणि चेति प्राणानामु-त्पत्तिवादिनी श्रुतिर्दश्यते। सत्यं सा तु गौणीति प्राप्ते उच्यते। यथा वियदादय उत्पद्यन्ते ब्रह्मणस्तथा प्राणा इन्द्रियाणीत्यर्थः। सह-प्राणा प्रभवन्ति तस्मात्स प्राणमस्त्रुजत प्राणाच्छूद्धां खं वायु-ज्योतिरापः पृथिवीन्द्रियं मनो ऽन्नामिति। यथाग्ने श्रुद्धा वि-स्फुलिङ्गा व्युचरन्त्येवमेवास्मादांत्मनः सर्वे प्राणा इत्युत्पत्तिश्रुतीनां भूयस्त्वाद्विप्रतिपद्धिभस्ममवाये भूयसां स्यात्सधर्मत्वामिति च न्यायात्॥ १॥

यदुक्तमुत्पत्तिश्रुतिगौंणीति तदुच्यते ।

#### गौण्यसंम्भवात् ॥ २ ॥

नैतदेवं गौण्याः श्रुतेरसम्भवो गौण्य सम्भव इति विग्रहः। कथमसम्भवः श्रुतिभूयस्त्वादित्युक्तम् । प्रतिक्वाविरोधाश्य । क-स्मिन्तु भगवो विक्वाते सर्वमिदं विक्वातं भवतीति प्रतिक्वाय तिस-द्यर्थमेतस्माज्ञायते प्राण इत्युक्तोपसंहरति पुरुष एवेदं विश्वं कर्म तपो ब्रह्म परामृतमिति ब्रह्मेचेदं विश्वमिदं चरिष्टमित्यात्मनोऽरेदर्शनेन थवणेन मत्या विज्ञानेनेदं सर्व विद्वितमुत्तमादेशमप्रक्षो
येनाश्चतं श्चतं भवतीति प्रतिवेदान्तं सर्वविज्ञानप्रतिज्ञानमुपसंहर्तव्यम् । उत्पत्तिश्चतीनां मुख्यार्थसम्भवे प्रदेशितार्थत्वेनान्यथाकरुपनमयुक्तम् । तत्परत्वात्समस्तस्य हि प्रपञ्चस्य तद्विकारत्वात्तद्वनन्यत्वम् ।
तेन त्वद्वितीयात्सविज्ञानादपवर्ग इति विविक्षितो ऽर्थः । सर्वत्र या
पुनरिन्यकरणश्चितः सा मुख्यार्था न । कथमवान्तरप्रलये द्यिनसाधनानां शर्करादीनां सृष्टिर्वक्तव्येति तद्यों ऽसायुपक्रमः । तश्वाधिकारी पुरुषः प्रजापतिरिवनष्ट एवं त्रेलोक्यमात्रं प्रलीनसतस्तदीयान्प्राणानालोक्य सा श्वातिः प्रवृत्तेत्यविरोधः । एवं सर्वश्वतीनां यथार्थता ॥ २ ॥

## तत्प्राकश्चतेश्व ॥ ३ ॥

तस्य जायत इत्यस्याकाशादिष्वमुख्यस्य प्रागपि प्राणादिषु श्रवणान्मुख्यार्थतेव । न हि सकुदुश्चारितस्य पदस्य मुख्यत्वं गौणत्वं च युगपत्सम्भवति । यथाग्निज्वंस्ततीति निरपेक्षादग्निशब्दा-नुमुख्यार्थो गौणश्चोति न सम्भवतीति ॥ ३॥

# तत्पूर्वकरवाद्याचः ॥ ४ ॥

इतस्य तेजोवन्नपूर्वकत्यामिधानात् वाक्प्राणमनसामन्नम्यं हि सौम्य मन आपो मयः प्राणस्तेजोमयी वागिति भूतानुमहं वागादीनां बुवंस्तत्सन्नावमनुवदति । न चोत्पत्तिमन्तरेण प्रपञ्चसत्तावकल्पते । अत्र केचित्सर्वत्र म्रान्ताः सिद्धान्ति विरोधमपर्यालोचयन्तो भूयसामिति च म्पायमनादृत्याधिकरणं पूर्वपक्षविषयं वर्णयन्ति सिद्धान्त इति । स च न गौणी प्राणानां बुद्धीद्रियाणां मनः षष्ठानामुत्पत्तिश्वतिर्भूतानां कर्मेन्द्रियाणां मनः षष्ठानामुत्पत्तिश्वतिर्भूतानां कर्मेन्द्रियाणां च मुख्येति कस्मादनादित्वात्करणसम्बन्धस्य जीवानाम् । यदि च करणानामुत्पत्तिरिष्येत जीवनामपि प्रसज्यत इति । तदि च करणानाम्यत्वं जगतः सर्ववे-

तमो भोषतृवर्गो जीवः स्वभावत एव तदात्मक इत्यनन्य त्वं सिद्धम् । अञ्चेतनवर्गस्य तु भूतेन्द्रियविषयसंशस्य तिह कारत्वेनानन्यत्वं वक्तुं खष्टिप्रकरणानि प्रवृत्तानि । तत्र यदि प्रा-णास्ततो नोत्पद्येरन्नद्वितीयश्चितिर्विरुध्येत । विकारत्वाभा-वात्तेषां च नित्यत्वे ऽपवर्गो ऽपि न सिद्धः। उच्छेत्त्रस-शक्यत्वाद्रह्मास्वरूपवत् कूटस्थनित्यत्वात्। अनेन च न्यायेन वियदादीनामप्युत्पत्तिगौंणी । भोग्यमन्तरेण भोगासिद्धे-स्तेषामप्यनादित्वात् । अथ प्राणानां शक्तिरूपेण नित्यत्वम् । भूतानामपि शक्तिकपेण नित्यत्वमिवशिष्टम् । अस्मत्पक्षे ऽपि ब्रह्मणो ह्यनन्तः शक्तय इत्युक्तं पुरस्ताब्द्यानादित्वं संसार-स्यास्मत्पक्षे ऽपि न विरुध्यते । सुप्तप्रतिवोधन्यायेन सर्गप्रलययोर्गव-च्छेदादाविर्भावतिरोभावमात्रं च सृष्टिः प्रलयश्चेप्यते । त्यन्तमसदुत्पद्यते । न सतो विनाशः । न च करणानामृत्य-त्तिश्वतेजीवस्योत्यत्तिश्रवणकृतोत्पत्यनुत्पात्तिव्यवस्था । न चाश्र-यमन्तरा करणस्थितिभवति रहिति सम्परिष्वक्त इति । तस्मा-व भूतवत करणोत्पत्तिरिति स्थितम्॥ ४॥

#### सप्तगतेर्विशेषित्वाच ॥ ५ ॥

संख्याविप्रतिपत्तिनिरासार्थमारभ्यते. किं सप्तोतैकाद्दोति । किं तावत्प्राप्तम् । सप्तेति । किन्तु गतेर्गतिरुत्कान्तिस्तमुत्कामन्तं प्राण उत्कामतीति । कथं गम्यते । विद्योषितत्वाद्यश्चराद्यो वाक्प-र्यन्तास्तत्र विद्योषिताः ॥ ५ ॥

## हस्तादयस्तु स्थिते ऽतो नैवम् ॥ ६ ॥

तुश्चन्दः पक्षनिवृत्तौ । हस्तादयो ऽतः सप्तभ्यो ये निर्दिश्यन्ते हस्तो नै ग्रहः स कर्मणाभिग्राहेण गृहीतो हस्ताभ्यां कर्म करोन्तिति स्थिते च न्यतिरेकेणैव मन्तन्यं सप्तैवेति । कियन्तः पुन्तिकादशस्युर्दशेमे पुरूषे प्राणा आत्मैकादश इति । आत्मेति मनो निर्दिश्यते । कार्याणे चैतावन्त्येव मनसः सङ्कल्पो विषयो बुद्धी-निद्वयाणां शन्दस्पर्शरूपरसगन्धाः कर्मेन्द्रियाणां वचनादानवि-हरणोत्सर्गानन्दाः ॥ ६॥

#### अणवश्च ॥ ७ ॥

विभुनीन्द्रियाणीति सांख्या मन्यन्ते तिभरासः कियते। स्-स्मा न स्थूलाः परिमिताश्चीत्कान्तिश्चतेस्तवानीं चानुपलच्धेः॥ ७॥

#### अष्ट्रथ ।। ८ ॥

श्रेष्टो मुख्यः प्राणः स चोत्पद्यते । कंथमेतस्माजायते इति तु-स्यश्रुतित्वात्पूर्वन्यायसिद्धेरुत्तरचिन्तार्थं पृथग्योगकरणम्॥ ८॥

## न वायुक्तिये गृथगुपदेशात ॥ ९ ॥

यः प्राणः स वायुः स एप वायुः पञ्चिष्धः प्राणो ऽपानो व्या न उदानः समान इति वचनाद्वायुः प्राणः । अथवा सामान्याक-रणवृत्तिः प्राणाद्यावायवः पञ्चेति करणानां सामान्यावृत्तिः प्राणा इति सांख्यसिद्धान्तादेवं प्राप्ते उच्यते । न वायुक्ति थे। कुतः भेदेनोपदेशात् । प्राण एव ब्रह्मणश्चतुर्थः पादः स वायुना ज्योतिषावति च तपित चेति । तथा वागादीनि करणान्युपक्रम्य वायोः प्राणस्य पृथगनुक्रमणात्तेह वाचमूचुरूवं न उन्द्रायेति । न च करणानां सामान्यावृत्तिश्चश्चरादीनां विषयब्रह्णातिमका हि वृत्तिः प्रत्युत प्राणस्तेपामनुश्चाहकः । यः प्राणः स वायुरिति वायोरेवावस्थान्तरं प्राणो न तत्त्वान्तरमिति दर्शनार्थः॥ ९ ॥

ननु श्रेष्ठत्वाद्वागादीनां च तं प्रति गुणभावश्रवणाद्य विं कु-क्तेति सो ऽपि स्वतन्त्रः स्यादत आह ।

## चक्षुरादिवत्तु तत्सहशिष्यादिभ्यः ॥ १० ॥

आशङ्कानिवृत्त्यर्थस्तुशब्दः । यथा चक्षुरादीनि जीवं प्रति गुण-भूतानि तथा प्राणस्तैश्चक्षुरादिभिः सह शासनात् । प्राणसं-वादे अचेतनत्वादुपकारदर्शनार्थेत्यादिग्रहणम् ॥ १० ॥

यदि तर्हि प्राणस्यापि करणभावो विषयान्तरं तस्य वक्त-व्यमित्याह ।

अकरणत्वाच न दोषस्तथाहि दर्शयित ॥ ११ ॥

विषयान्तरप्रसङ्गो न दोषः। कस्मादकरणत्वात्। किं पुनः कार्यमस्येति चेदाह श्रुतिः धारीरलक्षणम्। यस्मिन् उत्कान्त इदं धारीरं पापिष्ठतरमिव दृइयते स यः श्रेष्ठ इति तेन यद्दनाति यत्पिवति तेनेतरान्प्राणानवतीति प्राणनिमित्तां धारीरेन्द्रिय-स्थिति दृर्शयति॥११॥

## पञ्चवृत्तिर्मने।त्रद्यपदिश्यते ॥ १२ ॥

यथा मनः स्ववृत्तिभिः सङ्गरुपश्रद्धादिभिर्जीवस्योपकरोति ।
पञ्चवृत्तिप्रहणमुपकारदर्शनार्थम् । मुखनासिकासञ्चारी वृत्तिविशेषः
शब्दोद्धारणविकार्य्यहेतुः प्राणो मृत्रपुरीषरेतसामधः पाताय-ता अपानः तयोः सन्धौ वर्तमानो वीर्यवत्कर्महेतुर्व्यान उ-दान अर्ध्ववृत्तिरुत्क्रमणादिहेतुः सर्वेष्वङ्गेषु शुक्तं पीतं समं न यतीति समान इति ॥ १२ ॥

## अणुश्च ॥ १३ ो।

व्यापी प्राणः सम एभिस्तिभिर्लोकैः समो ऽनेन सर्वेणेति श्रुतेस्तत इदमुच्यते । अणुश्च । सूक्ष्मः परिच्छिन्नश्चोत्कान्तो पा-इर्वस्थैरनुपलभ्यमानत्वात्परिच्छिन्नश्चोत्कान्तिगत्यागतिभ्याम् । य-दुक्तं विभुत्वमाधिदैविकेन समष्टिव्यष्टिक्तपेण हैरण्यगर्भेण सूत्रा-तमना तद्विभुत्वमित्यविरोधः । ॥ १३॥

# ज्योतिराद्यधिष्ठानं तु तदाम्नानात् ॥ १४ ॥

चक्षुरादिकरणजातं स्वमहिम्नैव स्वकार्ये वर्तते अन्वयव्यति-रेकसिद्धत्वादिति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तस्तु ज्योतिराद्यधिष्ठानं तु तदाम्नानात्। करणजातमग्न्यादिदेवताप्रेरितं प्रवर्तते। कथं तः दास्नानादेवतोपदेशादिश्चित्र्यम्त्वा मुखं प्राविशद्वायुः प्राणो भूत्वा नासिके प्राविशदादियश्चश्चभूत्वा प्रक्षेणी प्रविशदिति ॥ १४॥

यद्येषं भोक्तृत्वं देवतानामेव प्राप्नोतीत्याह ।

प्राणवता शब्दात् ॥ १५ ॥ प्राणो ऽस्यास्तीति प्राणवान्देहेन्द्रियसंघातस्वामिना प्राणवता जीवेब करणानां सम्बन्धः । कथं शन्दादत्रैतदाकाशमनुविषण्णं च-श्चः स चाश्चपः पुरुषो द्शीनाय चश्चरय यो वेदेदं जिल्लाणीति स आत्मा गन्धाय ल्लाणीमत्येवं जातीयकात्॥ १५॥

## तस्य च नित्यत्वातः ॥ १६ ॥

तस्य करणजातस्य शारीरं प्रति नियतत्वात्तमुत्कामन्तं प्राणो ऽनृत्कामतीति श्रुतेः । देवाः पुनः परस्मिन्नेश्वर्य्ये स्थिता न हिनेन भोगेनार्थिनो न ह चै देवा मोहं गच्छन्तीति श्रुतेः ॥ १६ ॥

# त इन्द्रियाणि तद्व्यपदेशादन्यत्र श्रेष्ठात् ॥१७॥

प्राणस्येव वृत्तिभेदाश्चश्चरादयो न तत्त्वान्तराणीति प्राप्त उच्यते।
प्रकृताः प्राणा इद्रियाणि तत्त्वान्तराणि । कुतस्तेन प्राणेन व्यपदेशादेतस्माज्ञायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि चेति । पृथक्किनिमित्तार्थाश्च
व्यदेशा भवन्ति । ननु मनसो ऽपीद्रियत्यं न स्यात् । नेतदेवम्।दशेमे पुरुषे प्राणा आत्मैकादश इति निर्देशात् । समानजातीयत्वमेकां जाति कियां गुणं चाश्चित्य संख्यायोगः प्रवर्तते । यथा ऽष्टी
प्रहा इति । रूपादिक्षानोत्पत्तिहेतुत्वाचेद्रियत्वं मनसः । कथं पुनश्चश्चरादिषु प्राणशब्दः। प्राणवृत्तियोगाद्गीणः । तस्मादेत पतेनाख्यायन्त
इति श्चतेरन्यत्र श्रेष्ठान्तं वर्जायत्वा न तस्येन्द्रियत्वमित्यर्थः ॥ १७ ॥

## भेदश्रुते: ॥ १८॥

ते ह वाचमूचुरित्युपकम्य वागादीनस्ननुपसंहत्याथ हे-ममारायं प्राणमुचुरिति पृथगभिधानात्॥ १८॥

#### वैलक्षण्याच ॥ ३९॥

इतश्च कार्यवैलक्षण्याञ्च सुषुप्तेषु वागादिषु मुख्य एको जान्य गर्ति स एवको मृत्युनानाप्त इति सर्वेन्द्रियेषु परिस्पन्दाासिका भाणस्य वृक्तिः साधारण्यविषयालाचनात्मिकेन्द्रियाणामसाधा-रणी यथा योगवृक्तिरिति विवेकः॥ १९॥

संज्ञामूर्तिक्लाधिस्तुं त्रिवृतकुर्वत उपदेशात ॥ २० ॥

सत्प्रकरणे तेजीवजानां खिंछे विधायाह सेयं दैवमिमास्ति-स्रो देवता अनेन जीवेनात्मनात्प्प्रिवश्य नामरूपे व्याकरवाणि तासां त्रिवृतमेकैकां करवाणीति । तत्र जीवकर्तृकमिदं नामक-पव्याकरणम्। यथा चारेणाहं परसैन्यं सकलं जानेति प्राप्त उच्यते। तुशब्दः पक्षनिवृत्त्यर्थः । संशामुर्तिक्लप्तिश्च नामक्रपे व्याकियेते-त्यर्थः। सा त्रिवृत्कुर्वत ईश्वरस्य यखिकपामेकैकां देवतामकरोत्स पवाग्न्यादित्यादीनां नामरूपमकरोत् । न हि गिरिसमुद्रादी जी-वस्य सामर्थ्यम् । कस्माद्यपदेशात् । व्याकरवाणीति जीवेनात्मनानु-प्रविश्येति सम्बन्धो न पुनरस्य व्याक्रियया सम्बन्धो ऽस्ति । कार्य-कारणप्राणपरिवृत्तस्य जोवस्य घटरथाविनामरूपव्याकरणदनार्शः दस्तु कस्य चिजीवविशेषस्य नामकपत्र्याक्रियेत्याशङ्कानिरासार्थ-मधिकरणम् । अन्ये तु प्राधानिकानां सत्त्वरजस्तमसां यदि नामक्रप-व्याक्रिया स्यान्ततो प्रवर्गाभावः स्याद्यदा तु सत्प्रवर्तकं नाम-रूपव्याकरणं ततो ऽपवर्गसिद्धिरिति। अतो ऽस्ति मन्तव्यस्थण-सम्बन्धोऽधिकरणस्येति वर्णयन्ति । तदसत् । कुतः सांख्यमतमा-शङ्क्येदानीं न चेदमेवमन्तव्यलक्षणं सर्वत्रैव मननस्याविदेशपात्सर्व च श्रोतव्यलक्षणम् । श्रुतस्यार्थस्य पश्चाचिन्तनं मननमुच्यते । श्र-वणमननाभ्यां हि ताभ्यां प्रत्यधिकरणं प्रत्यध्यायं च वाक्यार्थ-निर्णयो जायते न पुनरन्योन्यनिरपेक्षादन्यतरः स्यातः॥ २०॥

## मांसादि भौमं यथा शब्दामितरयोश्च ॥ २१ ॥

त्रिवृत्कृतानां तेजोवज्ञानां कस्य को विभाग इत्याह सार्त्व-प्रदर्शनार्थम् । शरीरस्य भूमेरिदं भौमं कार्य मांसादि यथाशब्दं यो-यस्य कार्यस्यात्मायः शब्दस्तद्यथाशब्दं प्रतिपच्च्यम्। तथाहि श्रुति-रन्नमसितं त्रेधा विधीयते तस्य यः स्थविष्ठो धातुस्तत्पु-रीषं भवति यो मध्यमस्तन्मांसं यो ऽनिष्ठस्तन्मन इति । इतर-योरमेजसोरिष यथाशब्दं कार्यं विश्लेयम् । मृत्रं लोहितं प्राणश्चा-पामस्थिमज्ञावाकेजस इति ॥ २१॥

्यदि त्रिवृत्कृतमेकैकं किमिदमुच्यते अस्येदं कार्यमस्येदमिति

सर्वे सवस्य स्यादित्याह ।

# वैशेष्यात्तु तद्वादस्तद्वादः॥ २२॥

तुशब्दश्चोदितदोषनिवृत्त्यर्थः । विशेषस्य भावो वैशेष्यं क्वाचि-रकस्य चिद्भ्यांऽशो लब्धिस्त्रवृत्करणस्य व्यवहारार्थत्वादीश्वरस्य प्रेक्षापूर्वकारित्वात्तद्वाद्सतेजो ऽर्थविशेषवादः । द्विरभ्यासो ऽध्याय-समाप्तिद्योतनार्थः ॥ २२ ॥

> इति श्रीभास्कराचार्यविरचिते शारीरकब्रह्मसूत्रभाष्ये द्वितीयाध्यायस्य चतुर्थः पादो ऽध्यायश्च समाप्तः॥

# अथ नृतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः।

## तदन्तरं प्रतिपत्तौ रंहति सम्परिष्वकः प्रश्नानिरूपणाभ्याम् ॥ १ ॥

अत्र पञ्चामिविद्यामाश्रित्य संसारगतिप्रभेदः प्रदर्शते वैराग्यार्थं तस्माज्जुगुप्सेतेत्यन्ते श्रवणान् । जीवो मुख्यः प्राणसिववः सेन्द्रियः समनस्को ऽविद्याकमेपूर्वप्रधावदेन सुखदुः स्मोगार्थं पूर्वदेहं विहाय देहान्तरं प्रतिपद्यते । कथं गम्यते । अथैनमेते प्राणा आमिसमायन्ति अन्यन्नवतरं कल्याणतरं स्वक्षपं कुरुते इति वचनात् । इदमिदानीं विचार्थ्यते । किं भूतस्क्ष्मेः परिवृतो याति उत्त नेति पूर्वः पक्षः । स्वगं नरके वा यत्र फलमनुभूयते तत्रैव भूतमात्रा लभ्यन्ते इति सांख्यादयो मन्यन्ते । तत्रः सिद्धान्तो ऽभिधोयते । तदन्तरप्रतिपत्तौ देहान्तरप्रदेशे देहवीजभूतस्क्ष्मैः संपरिष्वकः परिवेष्टितो रंहति गच्छति । तदिदं स्क्ष्मं शरीरं करणानां दशानामाश्रयभूतं बुद्धिमनसोः पञ्चानां च वायूनाम । कथं प्रश्ननिक्षणणभ्याम् । वेत्थ यथा पञ्चम्यामाहतावापः पुरुष्वचसो भवन्तीति प्रथमं निक्षणं प्रतिवचनं सुपर्जन्यपृथिवीपुरुषयोषितसु पञ्चसु अग्निषु श्रद्धासोमवृष्टिरेतोक्षणः पञ्चाहुतीदंशीयत्वेति तु पञ्चम्यामाहुतावापः पुरुष्वचसो भवन्तीति ॥ १॥

नतु केवलाभिरिद्धिर्वेष्ट्रनं श्रुतं कथं सर्वेर्वेष्टनमित्याह।

आत्मकत्वाचु भूयस्त्वात् ॥ २ ॥

आत्मकत्वादिचोदनानिवृत्त्यर्थ(१)स्तुदाब्दः । अपां ज्यात्मकत्वा-

द्वतेजसो ऽपि परिज्ञहांसिद्धिः । भूयस्त्वात् । वाहुल्यात् । पञ्चम्यामाद्युतावाप इत्युक्तं शुक्रशोणिते अपां वाहुल्यद्शी-नात् । ननु पार्थिवो धातुर्भूयान् । अग्निवायुवियद्पेक्षया भू-यस्त्वमुक्तमतो ऽनुपालम्मः ॥ २ ॥

#### प्राणगतेश्च ॥ ३॥

इतश्च स्हमरारीरस्य गमनं प्राणानां गतिश्वतेः । तमुःका-मन्तं प्राणो ऽनूत्कामति । प्राणगतिश्च निराश्चयानुपपन्ना ॥ ३ ॥

# अग्न्यादिगतिश्रुतेशिते चेन्न भाक्तत्वात् ॥ ४ ॥

यज्ञास्य पुरुपस्य मृतस्यागिं वागप्येति वातं प्राण इत्ये वं प्राणानामग्न्यादिगतिश्वतेनं जीवेन सह गमनिमति चेन्न । भाकत्वात् । भञ्यते मुख्या वृत्तिर्यया गोण्या वृत्त्या सा भाकिः तत्र भवं भाकम् । अग्न्यादिगतमोपचारिकं अधिष्ठातृत्वनिवृत्त्यर्थे लोमकेशयोर्गत्यदर्शनादोपधीलोमानि वनस्पतीन् केशा इति ॥ ४॥

## प्रथमे ऽश्रवणादिति चेन्न ता एव द्युपपत्तेः ॥५॥

प्रथमे ऽग्नौ युलोकाल्ये तस्मिन्नग्नौ देवाः शद्धां जुह्नतीति अवणात् । प्रत्ययविदेषश्च श्रद्धात्रायामश्रवणात् । कथं पञ्च-ग्यामाहुताविति चेन्न दोषः । ता प्रवापो यस्माच्छुद्धादा-ग्देनोच्यन्ते या आपः प्रश्न उपन्यस्ताः। हीति हेतौ। कथभुप-क्रमोपसंहारयोरेवमुपपत्तेः साहद्यप्रयोगोपपत्तेश्च । श्रद्धा वा आ-पः श्रद्धामेवारभ्य पक्षेन यजत इति प्रयोगदर्शनात्॥ ५॥

## अश्रुतत्वादिति चेन्नेष्टादिकारिणां प्रतीतेः॥ ६॥

अथ य इमे त्राम इष्टापूर्त दत्तामित्युपासते ते धूममाभिसम्भ-वन्तीत्युपकम्य धूमादिना पितृयागेन यथा चन्द्रप्राप्ति कथय-नित आकाशाचन्द्रमसमेष सोमो राजेति त इह प्रतीयन्ते तस्मिन्नेतस्मिन्नग्नौ देवाः श्रद्धां जुद्धति तस्या आहुतेः सोभो रा-जा भवतीति भूतस्क्षमपरिवेष्टितं जीवं धुलोके फलमोगाय देवाः प्राणाः प्रक्षिपन्ति सोऽयं प्रक्षेपो होम इहामिन्नेतः॥६॥ ननु तहेवानामम् तहेवा अक्षयन्तीति दादाङ्किरणारव्धदे<mark>हानां</mark> कथमनुभाव इत्यादाङ्कवाह ।

### भाक्तं चानात्मीवत्त्वात्तथाहि दर्शयति ॥ ७ ॥

चेति दोषम्यावृत्तौ । भक्तमेषामञ्चत्वं न वै देवा अश्वान्ति न पियन्ति पतदेवामृतं रृष्ट्रा तृष्यन्तीति चर्वणानिवारणाद्भाक्तमेवाप्रत्वम् । यथा राङ्गो विशो ऽन्नं विशामन्नं पशत्व इति ।
अनात्मविदां होयां केवलकर्मिणां गुणभावो देहान्प्रति । तथाहि
दर्शयति । अथ यो ऽन्यां देवतामुपास्ति ऽन्यासावन्यो ऽहमस्मीति न
स वेद यथा पशुरेव स देवानामिति ॥ ७ ॥

## कृतात्यये ऽनुशयवान् दृष्टस्मृतिभ्यां यथेतमनेवस् ॥८॥

चन्द्रमण्डलमारुह्य भुक्तभोगानामवरोहः पठ्यते । तत्रेदं चि-न्त्यते । किं निरनुशया अवरोहन्ति आहोस्त्रित् सानुशया इति । या-वत्सम्पातमिति वचनात् निरनुशया अवरोहन्तीति पूर्वः पक्षः। सम्पतन्त्यनेनेति कर्म सम्पातशब्देनोच्यते । यावत्तद्स्ति तद्भुः क्रेत्यर्थः । प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यश्चेह करोत्ययम् । त-स्माल्लोकात्पुनरेत्यसौ लोकाय कर्मण इति शुत्यन्तराचरणा-धोनिप्राप्तिरिति मन्यन्ते । एवं प्राप्ते ऽभिधीयते । कृतस्य यागादेरत्यये भोगेन क्षये सति क्षीरस्येव दध्यत्पस्यानुशय-षान् कर्तारमनुशेते फलोपभोगाय यस्तदित्यनुशयः कर्म तहान-वरोहति । दप्टस्मृतिभ्यां दप्टा प्रत्यक्षा श्रुतिः । तद्य इह रमणीयच-रणाभ्यासोहयन्ते रमणीयां योनिमापद्येरन् ब्राह्मणयोनि वा क्ष-त्रिययोर्नि वा वैश्ययोर्नि वा । अथ य इह कपूयाचरणा आरोहयन्ते कपूर्वं योनिमापद्येरन् श्वयोनिं ता सुकरयोनिं वा चाण्डालयोनि वेति । केचित्स्वर्गच्युतानां कपूययोनिप्राप्तिमनुपपन्नां मत्वा पूर्यभ्तिमन्यथार्थामर्थवादतया वर्णयन्ति। तदपव्याख्यानम् । रमणी-यश्रातिवत् कपूराश्रतेरपि कर्माविपाककथनार्थत्वात् । सम्भवति चानात्मविदां केवलकर्मिणां मजुष्यावस्थायां पुण्यापुण्यकर्तृत्वं रागद्वेषादिवशादन्यथार्थत्वे सूत्रं सुकृतदुष्कृते एवेत्यनुपपन्नम्। स्मृ-तिरपि ततः शेषेण विशिष्टदेशजातिकुलक्रपाद्याः श्रुतवृत्तिवे-

त्तसुखमेधसो जनम प्रतिपद्यन्त इति ज्योतिष्टोमादेः स्वर्गार्थातक-<mark>र्मणः कर्मान्तरमनु</mark>दायः । दोषदाव्दश्चोपभुकात् कर्मात् कर्माभिप्रायः। न हि स्वर्गार्थस्य कर्मणः काश्चिच्छेपः दाक्यते कल्पयितुम् । श्रुतिप्र-माणत्वादस्यार्थस्य नानुमानमत्र क्रमतं । तस्माद्यावत्सम्पातमिति यिकञ्चित्करोत्ययामिति चैवं द्रष्टव्यम् । यावदामुन्मिकफलं कर्म तरसर्वे तत्रेव क्षपयित्वा अविधिष्टेनैहिकफलेन जपहोमदानादिना-वरोहन्तीति । छान्दोग्ये चायमेवार्थो ऽस्माभिः प्रदर्शितः । यथा कश्चित्सेवको राजकुलं प्रविष्टः चिरावस्थानादुपक्षीणवदुपक-रणः छत्रपादुकादिमात्रपरिच्छदः स्थातुमद्यक्तुविधर्वर्तत इति ह्यसी हस्तादिपूपयुक्तेयु तत्पुत्रादिर्वा रप्टान्तोपन्यासेनं । न निवर्तते । किं तर्हि छत्रादिना व्यतिरिक्तेनैयमत्र कर्मसमु-दायापेक्षयोपयुक्तात्कर्मणः कर्मान्तरं शेषशब्दवाच्यामिति यथेतं यथा गतमेव प्रत्यवरोहित । यथेतामिति क्रियाविशेषणम् । अने-विमिति विपर्ययेणेत्यर्थः । पितृयाने घूमाकाशयोनिर्दिष्योर-वरोहे सङ्कीर्तनाद्यथेतिमत्युक्तम् । अभ्रादीनामुगसंहारादनेवमित्यु-क्तम्॥८॥

चरणादिति चेन्नोपलक्षणार्थेति काष्णीजिनिः ॥ ९ ॥

नतु रमणीयचरणा इति चरणशीलमाचार इत्यनर्थान्तरम्। अद्गोहः सर्वभूतेषु कर्मणा मनसा गिरा। अनुप्रहश्च शानं च शीलमेतद्विदुर्वधाः॥

इति स्मृतिः। ततश्च न कर्मणावरोहो वर्ण्यत इति चेन्न। कर्मणो-पलक्षणार्था चरणश्चितिरिति कार्णाजिनिराचार्यो मन्यते स्म ॥९॥

आनर्थक्यमिति चेन्न तदपेक्षत्वात् ॥ १०॥

आचारस्यानर्थक्यं एवं सति स्यादिति चेन्नायं दोपः । त-द्पेश्नत्वात्कर्माधिकारस्याचारपूर्वकत्वात् । आचारहीनं न पुनन्ति देवा इति स्मृतेः ॥ १० ॥

सुकृतदुष्कृते एव तु वादिरि: || ११ || सुकृतदुष्कृते एव चरणशब्देनोच्येते । चर्य्यत इति चरणं कर्म।

न हि लोकवेदयोश्चरणशब्दः शीले प्रसिद्धः । तुशब्द उपलक्षणा-र्थनिवृत्त्यर्थः । न हि मुख्ये सम्भवति लक्षणाश्रयणीयेति ॥ ११॥

## अनिष्टादिकारिणामपि च श्रुतम् ॥ १२ ॥

इदानीं चिन्त्यते अनिष्टादिकारिणो ऽपि चन्द्रमसं गच्छन्ति उत नेति । किं प्राप्तम् । तेपामपि श्रुतं गमनम् । कौपीतिकिनः समामनन्ति ये केचनास्माल्लोकात्प्रयान्ति चन्द्रमसमेव ते सर्वे ग-च्छन्तीति ॥ १२ ॥

ननु सुरुतिनां दुष्कृतकर्मभिः समानफलत्वमयुक्तमित्याह । संयमने त्वनुभूयेतरेषामारोहावरोही तद्गतिदर्शनात् ॥ १३ ॥

तु शब्दश्चोदितदोपनिवृत्त्यर्थः । संयमने यमालये दुःखमनुभूये-तरेषामारोहावरोही तंत्र दुःखमनुभूय चन्द्रभण्डलमारुह्यावरोह-न्तीति । कथं गम्यते । तदिति दर्शनाद्यमालयगमनद्शनात् । पुनः पुनर्वशमापद्यते मे वैवस्वतं संयमनं जनानामिति च ॥ १३ ॥

#### रमरन्ति च ॥ १४ ॥

इतश्च व्यासादयो नाचिकेतोपाख्यानादिषु ॥ १४ ॥ अपि सप्त ॥ १५ ॥

समुखयार्थो ऽपि शब्दः स्मरणं समुधिनोति । सप्तं नरका रौ-रवमहारीरवश्रभृतयः ॥ १५ ॥

नतु चित्रगुप्तादयो ऽपरे स्मर्य्यन्ते कथं यमस्याधिष्टातृत्वमत आह ।

तत्रापि च तद्यापारादिवरोधः ॥ १६॥

तत्रापि रौरवादिष्वपि यमन्यापारादाञ्चाकरणाद्विरोधः॥१६॥ अथ सिद्धान्तः।

विद्याकर्मणोरिति तु प्रकृतत्वात ॥ १७ ॥

तुराव्दः पक्षनिवृत्तौ । अनिष्टादिकारिणां चन्द्रारोहावरोहौ न स्तः । कथं पञ्चाग्निधिद्यायां वेत्थ यथासी लोको न संपृर्थ-त इति अस्य प्रइनस्य प्रतिवचनं अधैतयोः प्रधोर्नेकतरेण <mark>न चरमातिविश्वद्वारायसकदावर्तीनि भृतानि भवन्ति जायस्य</mark> ब्रियस्वेत्येतत् तृतीयस्थानं तेनासी लोको न सम्पूर्यंत इति अनिष्टादिकारिणामनवरोहं शैयति । पथोरिति च विद्याकर्म-णोंनिर्देशः तयोः प्रकतत्वात् । तद्य इत्थं विदुरिति देव-यानः पन्था इष्टापुर्ते दत्तमिति पितृयानन्तयोरन्यतरेणापि ये न गच्छति तानीमानि तृतीयस्थानमाञ्जि भूतानीति कौपी-ताकिश्रुतिरिप । एवं ये पितृयागे ऽधिकृता इष्टादिकारिणः ते स-र्वे इति विपरिणेयाः। कोचिदसी चन्द्रलोको गौतमाग्निरिति विकारवाचिनाग्निशब्देन ब्रह्म लक्षणया व्यपदिश्यते । तदुपा-सनादर्चिरादिना गत्वा ब्रह्मप्राप्तिरिति कल्पयन्ति। तदसत्। अज्ञाब्दत्वात् । यः शब्दात्प्रतीयते प्रधः स शाब्दः । न ह्य-विशन्दो ब्रह्म प्रत्याययति । न हि घटमानयेत्युक्ते मृत्पिण्डमा-नीयते । यौगिके ऽपि शब्दस्य योगरूढत्वमेव गमनाद्गौरिति वत् । पञ्चाश्रीन्वेदेति चोपसंहारादश्रीनामेवोपास्यत्वम् । शुद्धः पूतः पु-ण्यलोको भवतीति हिरण्यगर्भलोकं दर्शयति । तत्र ज्ञानोत्कर्प प्राप्य परव्रह्मप्राप्तिरिति निश्चयो ब्रह्म गमयतीति श्रुतिसाम-र्थात् ॥ १७॥

न तृतीये तथोपलब्धेः ॥ १८ ॥

न तृतीये स्थाने पश्चम्यामाहुताविति नियमो ऽस्ति । पश्चम्यामाहुतौ पुरुषशब्दवाच्यत्वमबधार्यते न पश्चम्यामाहुता-ववधार्यते वाक्यभेदप्रसङ्गात् । तथोपलब्धेरपरेणाहुतिसंख्यानियम-मुक्तो न प्रकारेण तृतीयस्थानप्राप्तिरुपलभ्यते जायस्य च्चिय-स्वेत्येतसृतीयं स्थानिमिति ॥ १८ ॥

रमर्य्यते ऽपि च लोके ॥ १९॥

अपि च लोके स्मर्थ्यते सीताद्रौपदीप्रभृतीनामयोनिजत्वम् ॥१९॥

दर्शनाच ॥ २०॥

इतध्य चतुर्विधो भूतग्रामो जरायुआण्डजस्वेदजोद्गिजलक्ष-णः । तत्र योपित्पुरुषसम्बन्धमन्तरेण स्वेदजस्थावरयोर्दर्शनात् नाहुतिसंख्यानियमः॥ २०॥

ननु त्रीण्येव बीजानि भवन्ति आण्डजं बीजमुद्धिजामि-त्यत्र त्रिविधो भूतन्नामः अूयते कथं चतुर्विधत्वमित्याह ।

## तृतीयशब्दावरोधः संशोकजस्य ॥ २१ ॥

तृतीयेनोद्धिज्ञशन्देन अवरोधो ८न्तर्भावः संभोक्षजस्य स्वे-दजस्येत्यर्थः। स्वेदजोद्धिज्ञयोर्भूम्युद्कोप्मयभवतुस्यत्वात्॥ २१॥

#### स्त्रामान्यापत्तिरुपवत्तेः॥ २२ ॥

अवरोहप्रकारिश्चन्त्यते । तथैतमेवाध्वनि पुनर्निवर्तन्ते यथेत-माकाशमाकाशाद्यपुं वायुर्भूत्वा धूमो अवति धूमो भूत्वाऽभ्रं भवति अभ्रं भूत्वा मेघो भवति सेघो भूत्वा अवर्धतीत्याका-शादिस्यकपापात्तिरिति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तस्तु स्वाभाव्यापत्ति-राका शादिसादश्यप्राप्तिरित्यर्थः । कथ्रभुपपत्तेः । न ह्यान्यस्यान्य-भाव उपपद्यते तत्सादश्यं तु युज्यते ॥ २२॥

## नाति चिरेणाविशेषात् ॥ २३ ॥

ष्ट्राघिष्ठं कालं साद्ययेनावस्थानं स्यात् अल्पकाले हे-त्वभावादिति प्राप्ते श्रृमः । नातिचिरेणाल्पेन कालेनावरोहः। यावद्रीहिप्राप्तिस्तत्र विशेपवचनात्। अतो वै रवलु दुर्निष्प-तरामिति श्रीह्यादिभावाद्रूर्ध्वं दुःखतरं निःसरणमिति श्रुवन् पूर्वत्रा-विरकालतां दर्शयति॥ २३॥

# अन्याधिष्ठिते पूर्ववदभिलापात् ॥ २४ ॥

पत इह बीहियवाः ओषिवनस्यतयः तिलमापा जायन्त इति बीह्यादिजन्मानुरायिनां मुख्यं, लक्षणाहेत्वभावादिति पूर्वः पक्षः । तत्राभिधीयते । जीवान्तराधिष्ठिते बीह्यादौ संसर्गमात्रानुरायिनः प्रतिपर्वरम् । कुतः पूर्ववदाकाशादौ यथाभिलाषस्तथात्रापि स्वकर्मसङ्कीर्तनाभग्वात् न स्थावरयोनित्वमत्रापीत्यर्थः॥ २४॥

## अशुद्धमिति चेन्न शब्दात् ॥ २५॥

अश्र सांस्यश्रोदयति ज्यातिष्टोमादिकमांशुद्धमग्नीपोमीयपश्रुहिंसायोगाद्धमंव्यामिश्रमतो ब्रीह्यादिजनम मुख्यमवानुद्दायिनामिति । नेत्युच्यते । शुद्धमेव कर्म । कुतः द्राप्दात् । शास्त्रप्रमाणकत्यात् धर्माधर्मयोः । न हिंस्यात्सर्वभूतानीति सामान्यविधिः । शङ्कयन् विधिविद्रोपः । सामान्यविधोविद्रोपविधिर्वर्रीयान् । यथा यदाह्यनीये जुहोति तेन तेन सोस्यामीष्टः धीतो भवतीति सामान्यविधिः पर्वे जुहोतिति
विद्रोपविधिना वाध्यते तद्वद्वाह्यहिंसायां सावकादात्वाक्रिरवकादात्वानु क्रतुगतस्य विद्रोपविधेरतो गौणमत्र जन्म॥ २५॥

#### रेतःसिग्योगाच ॥ २६॥

इतश्च यहादिसंदलेपमात्रं ब्रीह्यादिभावानन्तरमारनायते । यो यो ह्याप्रमित्त यो रेतः सिञ्चाति तद्भूप एव भवतीत्यत्र संदिल्छो ऽनुशयस्तद्द्वारेण रेतः सेचनसमर्थेन पुरुषेण संयुज्यते न पुनरनुशयं रेतः अस्वग्मावं प्रतिपद्यते । यथा तत्र तत्र यागमात्रविवक्षा तथा ब्रीह्यादाविति स्त्रार्थः । तद्भूय एव भवतीति तदाकृतिर्भवतीत्यर्थः । मनुष्येण भक्षितो उनुशयो मनुष्याकृतिः मेपेण भक्षितो मेषाकृतिर्भवति योगेः शरीरं रेतःसिग्योगानन्तरं स्त्रीयोगेरिधशरीरं दर्शयति शास्त्रं तद्य इह रमणीयसरणा इति तद्यि ब्रीह्यादिसंदलेषमात्रे युज्यते॥ २६॥

> इति भास्करीयब्रह्मसूत्रभाष्ये तृतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः समाप्तः।

# अथ तृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः।

## सन्ध्ये साष्टिराह हि ॥ १ ॥

जागरितावस्था चिन्तिता स्वप्तावस्था चिन्त्यते। जीवस्य स्वयं ज्योतिः स्वप्तसिद्धार्थं सुपुप्तावस्था च सर्वोपाधिविनिर्मुकः ममयमात्मरूपं दर्शयितुम्। अन्ये तु ध्यानोपयोगाथामिति चिन्त-यन्ति यद्यपारमाधिकं रथादिनिर्माणं तदा विद्यायाः परिक्षयाः र्थे ध्यानमुपपद्यत इत्यधिकरणसम्बन्धं वदन्ति तृतोयस्य ध्यान्तरुषपद्यत इत्यधिकरणसम्बन्धं वदन्ति तृतोयस्य ध्यान्तरुषणत्वादिति। तद्युक्तम्। प्रथमे ऽप्यध्याये यत्किञ्चिद्विचारितं तत्सर्वे ध्यानोपयोगितया अन्तस्तद्वमों दृहर उत्तरेश्य पदमा-दि। सन्ध्ये स्वप्तस्थाने सन्ध्यं तृतीयं स्वप्तस्थानमिति श्रुतेः। इहलोकपरलोकयोः सन्धौ जाव्रत्सुषुप्त्योवी मध्ये वर्तत इति सन्ध्यम्। तत्र सृष्टिः पारमाधिकी यतः श्रुतिराह न तत्र रथान रथयोगान पद्याने स्वप्ति । १॥

# निर्मातारं चैके पुत्रादयश्च ॥ २ ॥

इतश्च कामानां निर्मातारं कर्तारं परमात्मानमेके शाकि नः समामनन्ति । य पप सुतेषु जागतिं कामं कामं पुरुषो नि-मिमाण इति । काम्यन्त इति कामाः पुत्रादयः। तत्र का-मा उच्यन्ते शतायुषः पुत्रपौत्रान् वृणीष्वेति प्रक्रमात् तदेव शु-कं तद्रह्म तदेवामृतमुच्यत इति च वाक्यशेषात् । कृत्स्नप्र-पञ्चस्य निर्माता परमात्मा तस्य च सृष्टिस्तथाभृता जा-प्रतसृष्टिवदिति पूर्वः पक्षः॥ २॥

# मायामात्रं तु कारस्येंनानभिव्यक्त स्वरूपत्वात् ॥ ३ ॥

तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति । स्वप्ने सृष्टिर्मायामार्थं न धा-ह्यार्थोऽस्तीति मात्रप्रहणम् । का पुनरियं माया । अर्थशून्यप्रत्ययः । तथाहि नैरुक्तैः प्रधानामसु पड्यते च माया पुनर्विद्याभिष्या प्रशाया इति । नन्चेवं निरालम्बनः प्रत्ययः प्राप्नोति । नायं दो-षः । देशान्तरकाळान्तरानुभृतानुस्मरणात् । स्वप्ने पूर्वप्रवृत्ता-र्थभवज्ञनितवासनावासितं मनो नाडीषु परिवर्तमानं स्मृ-तिज्ञानहेतुभवाति शुभाशुभकर्मप्रेरितं मोदवासादिदर्शनात्स एव स्मर्थ्यमाणोऽर्थः प्रत्ययालम्बन इति न दुष्यति । दर्श-यति च यानि होव जात्रत्पदयति तानि सुप्त इति। जीव-स्य सेषा रुष्टिः सुखदुःखप्रतिमासनान्नेश्वरस्य । तथा च श्रुतिः । य एष स्वप्ने महीयमानश्चरति एष आत्मेति । र्प्रव-त पत्र वैधर्म्याच स्वप्नादिवदित्युक्तं तर्कपादे । ये पुनर्जा-गरिताबस्थापि सायामात्रामित्याघोषयन्ति ते सत्रकाराभि-प्रायं नाशयन्तः श्रोत्रियजनं मोहयन्ति । कि पुनर्जागरित-प्रत्ययेनास्य वैधर्म्यम्। उच्यते । कात्स्येनानभिन्यकस्व कपत्वास-। देशः कालो विषयसित्रिधिरिन्द्रियव्यापारो वाधामावश्च का-रस्म्यं तेनाभिन्यक्तस्वरूपत्वाभावात्स्वप्रस्य ॥ ३ ॥

## सूचकश्च हि श्रुतेराचक्षते तद्दिदः ॥ ४ ॥

इतश्च जीवसृष्टिरेषा यतः शुभाशुभस्चकस्वप्रश्चतेः प्रतीयते ।
यदा कर्मसु काम्येषु स्त्रियं स्वप्नेषु पश्यति ।
सम्रुद्धि तत्र जानीयात्तस्मिन्स्वप्रनिदर्शन इति ॥
स्वप्रविदश्च कथयन्ति । आरोहणं गोवृपकुञ्जराणां स्वप्रेष्वगम्यागमनं च धन्यामिति । खरयानतैलान्यञ्जनान्यधन्यानीति । न हि प्रज्ञाजस्य सुखदुःखयोग्यताऽवकल्पते । परस्यापि हेतुकर्तृत्वं नियन्तृत्वात् । निर्मातारमिति चाविष्ट्यं जी-

षपरयोरमेदात्॥ ४॥

यदि तर्द्यभेदो जीवस्यापीइवरवत्साङ्कान्टिपकीरुप्टिरस्तु । तत्रोत्तरम् ।

## पराभिध्यानं तु तिरे।हितं ततो ह्यस्य बन्धानिपर्ययौ ॥ ५ ॥

चोदितदोषनिवृत्त्यर्थस्तुशब्दः । सत्यमेकत्वं तदंशत्वाद्यं त-त्युनर्भिन्नस्वामाविकरूपमञ्चानातिमिरतिरोहितं परमिभध्यायतो ऽभिव्यज्यते प्रागभिव्यक्तेनं सङ्ग्रव्यसाद्धिः यस्मात्तत ईश्वरा-दस्य यन्धविपर्ययो । वन्धः संसृतिरज्ञानाद्विपर्ययो मोक्षः सम्य-ग्वानात् । तथा च श्वेताश्वतरीयो मन्त्रः ज्ञात्वा देवं सर्वपाश्यहानिः क्षाणिर्जन्ममृत्युप्रहानिः । तस्याभि-ध्यानानृतीयं देहभेदे विश्वेश्वय्यं केषस्य आप्तकाम इति ॥ ५ ॥

ननु विस्फुलिङ्गस्येव दहनशक्तिरैश्वयशिक्तरिप जीवस्य युक्ता किनिबन्धनस्तिरोभाव इत्याह ॥

## देहयोगाद्वा सो ऽपि ॥ ६ ॥

सो ऽपि तिरोभावो देहयोगात् यद्येवमत्यन्तं भेद एवास्तु कि-मभेदाभ्युपगमेनेत्यादाङ्कानिश्रत्यथों वादाब्दः । तत्त्वमसीति श्रु-तेभिन्नाभिन्नो जीवः स्वाभाविकं नित्यसिद्धमभिन्नं रूपमि-तरदौपाधिकं प्रवाहनित्यमिति विवेकः । स्वयंज्योतिदाब्दप्र-द्दानार्थं स्वप्रप्रकरणमिति रथाद्यभावो युक्तः । न तत्र रथा इत्यभावं द्दांयति ॥ ६॥

## तदभावो नाडीषु तक्कुतेरात्मिन च ॥ ७॥

तद्यत्रैतत्सुसः समस्तः सम्प्रसन्नः स्वप्नं न विज्ञानात्यासु तः दा नाडीषु सुप्तो भवति । नाडीमेवोपक्रम्यान्यत्रोक्तं तामिः प्रत्यवसृष्य पुरीतित शेत इति । तथा यत्र सता सौम्य तदाः सम्पद्यो भवति । प्राञ्चनात्मना सम्परिष्वक्तो न वाद्यं किञ्चन वे द नान्तरमित्यासां श्रुतीनामन्योन्यनिरपेक्षत्वान्सुषुप्तिस्थाने प्रु विकल्पप्राप्तासुच्यते । समुद्ययः स्यात् । कथम् । तदभावः स्वप्रदर्शनामावः तदात्मनि नाडीषु च न विकल्पेनेत्यर्थः । कुतः

स्तेषां नाडीपुरीतदातमनां सुपुप्तिस्थानत्वेन श्रवणात् नाडीष्विति सप्तमीवृतीयार्थे विपरिणेया । नाडीर्भिद्धीभिद्धेदयाकादां परमा-त्मानमासाद्य स्विपिति । तेजसा हि तदा सम्पन्नो भवतीति तेजः शब्दो ब्रह्मणि द्रपृथ्यः । कस्माद्विभिक्तिर्विपरिणेया । नाडीपु सुप्त-स्य निःसंवत्वे हेत्वभावादितरत्र तु साति सम्पद्य न विदुरिति । पुरीतन्नाम हृद्यवेष्ठनं तत्र दोते इति व्यपदिश्यते हृद्याकादो श्रयानो यथा गर्भगृहे शयानः प्रासादे होते इत्युच्यते । सम्भ-वितसमुख्ये न विकल्पो युक्तः पक्षे ऽन्यतमवाधमसङ्गात् ॥ ७॥

## अतः प्रबोधो ऽस्मात् ॥ ८॥

यस्मादातमा खुर्युप्तिस्थांनं अत एव हेतोरस्मादात्मनः प्रबोधो जीवस्य जागरितस्थानमातिष्ठपपद्यतं। प्रवोधहेनुश्चेश्वरः कमं च। तस्माद्रहोव खुर्युप्तिस्थानमिति स्थितम् । अन्ये तु स्वप्नप्रवृत्तिः प्रयान्तरहोव खुर्युप्तिस्थानमिति स्थितम् । अन्ये तु स्वप्नप्रवृत्तिः प्रयान्वरुष्तेव द्यानिक्रयस्ततश्च ध्यानशास्त्रानधेक्यं तन्माभूदिति ध्यान्वरुष्ते अस्मिन्नधिकरणमारव्धमिति करूपयन्ति । तदुयुक्तम् । सर्वमेव ध्यानोपयोगार्थं चिन्त्यते नेदमेव स्थापित्युक्तम् । न च खुर्युप्तिमान्नेणाविद्यानिवृत्त्याशङ्का । तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यते प्रयायवित वचनात् । अतः सदेव सुर्युप्तिस्थान-मिति खुषुप्तिन्यायव्युन्पादनार्थमधिकरणम् । यत्रायं सुपुप्तः तन्द्रह्मामयं संसारोपप्रवरहितं माप्तव्यमिति झापनार्थे सुषुप्ति-प्रकरणम् ॥ ८॥

## स एव तु कर्मानुस्मृतिशब्दविधिम्यः ॥ ९ ॥

अनन्तरोक्तः प्रवोधिश्चन्यते । किं य एव सुप्तः स एवोतिष्ठति स्व शरीरे अथान्य इति । अनियमो हेत्वभावादिति प्राप्त
उच्यते । स एव । कुतः । कर्मणेक्षानुमानात् । पूर्वेषुरईकृतं कर्मानुसन्धायापरेषुः प्रवर्तते इति । तथानुस्मृतेः । अहमिद्मदर्शमित्यात्मानं प्रत्यभिजानाति । तथा शब्देभ्यः प्रतिन्यायं
प्रतियोग्यञ्जवति सिद्धान्तायैवेति । तथा विधिशब्देभ्योऽग्निहोत्रं
जुहुयात्, आत्मानमुपासितित्याप्रहोत्रादिकर्मस्वर्धकृतेष्वन्यश्चेदुत्तिष्ठति तनो ऽधिकारविरोधः स्यात्। तस्मात्स प्रवोतिष्ठति नान्य इति।

येषामीश्वर एव साक्षात्संसारीति दर्शनं तेषां न पूर्धपक्षो ऽवकः हपते न सिद्धान्तः ॥ ९ ॥

## मुग्धे ८र्थसम्पत्तिः परिशेषातः ॥ १० ॥

किमर्थिमदं चिन्त्यते। यदि मुग्धः खुप्तावस्थो ऽवधार्यते तदु ह सुप्तं धरेव न प्रयोधयेदिति । धरा तोबाभिधातेन प्रयोध्यो न कर्तव्य इति । प्रयोजनं मुग्धे सत्येव सम्पन्न इति प्रदर्शनाः धम् । जागरितः स्वप्तः सुषुप्तिरुक्तः।न्तिरिति चतन्नां ऽवस्था जीवस्य प्रसिद्धा न पञ्चमी काचिदिति प्राप्तावुच्यतं । सुग्धे सुर्छिते (१)सुष्तः वाद्यभिहते अर्धसम्पत्तिर्मरणस्थानस्थार्धं सम्पद्यते । सुग्धः कुतः।परिरोपाद्विषयदर्शनाभावात्र जागरितस्वप्नान्तर्भावो । न सृतः। प्राप्तां भवति विमीलितनेत्रः स्वासं यथाक्रसं सुञ्चति । तस्मादर्धसम्पत्तिः कर्मशेषे सति प्राणोष्माणौ पुनरागच्छतः स्वप्रप्रयुक्तेन तु न प्राणोष्माणौ प्रत्यावर्तते इति स्थितम् ॥ १० ॥

# न स्थानतो ऽपि परस्योभयिलङ्गं सर्वत्र हि ॥ ११॥

सुप्तावस्थायां यत्र जीवः सम्पद्यते तस्य ब्रह्मणः सतत्वममुना
विचार्यते। नतु चेक्षतेनीशव्दिमित्यारभ्य चेतनं ब्रह्म समस्तजगत्कारणित्युक्तम्। अतश्च ब्रह्म सतत्वं निर्द्वारितमेव किमर्थिमिह्
चिन्त्यते। सत्यम्। भेदाभेदक्तपं ब्रह्मित समधिगतिमदानीं भेदक्षमभेदक्तपं चोपास्यमुतोपसंद्वतसमस्तभेदमिन्नं सह्रक्षणवोधकपमुपास्यमित्ययमंशो विचार्थते। निर्गुणं ब्रह्म चोदनायाम्। सगुणास्तु
तु शाण्डिव्यविद्यानिपुणो ऽयं विचारः। सगुणोपासनस्य तत्र तत्र
प्रति प्रकरणं चोदनासामर्थ्यन निर्णातत्वात्। अत्र पूर्वपक्षवादी
मन्यते साकारं निराकारं च ब्रह्मोपास्यमुभयावगमात्कारणात्नना
प्रपञ्चात्मना च ब्रह्मावस्थितम्। यथावस्थितवस्तूपासनं च युक्तम्।
एवं प्राप्ते ऽभिर्धायते। नोभयिकक्तं ब्रह्मोपास्यं प्रपञ्चाकारेण साकारं निराकारं च। सिक्तं स्वक्षणं चिह्नमुच्यते। निराकारमेवोपास्यं
गुद्धं कारणकपम्। कस्मादस्थूस्त्रमनण्वहस्थिति प्रपञ्चाकारस्य स-

<sup>(</sup>१) श्रसलायभिद्यत इति द्वि पु पा ।

मस्तस्य निवर्तितत्वात् । स्वतश्च कारणं कृटस्थं नित्यमेकमेवाद्वितीयं पश्चान्तं कार्यं कादाचित्कं प्रवर्तते । नचु विकारात्मफमेव कारणम् । विकारपरित्यागं कारणस्वरूपमेव त्यक्तं स्यात् ।
ततश्च कारणमुपास्यमित्येतदेव हीयेत । तस्मात्पृथिव्यादिस्थानाकारसंयुक्तं ब्रह्मस्करपमुपास्यमिति । नेत्युच्यते । न पृथिव्यादिस्थानतो ऽपि परस्योभयाळिङ्गता । स्वतो ऽभिकत्वादागन्तुकत्वाच ।
पृथिव्यादिस्थानकृतस्य कपस्य ब्रह्मात्मको हि नामरूपपञ्चा
न प्रपञ्चात्मकं ब्रह्म यथा समुद्रात्मकः समुद्र इति । कथं पुनगम्यतं । यतः सर्ववेदान्तेषु निष्यपञ्चब्रह्मोपास्यमवधार्यते । अवाब्दमस्पर्शमक्रपमव्ययं स एप नेति नेत्यात्मा अस्थूलमिति
च भूतभौतिककपनिराकरणात् । न चैवं गन्तव्यमतो मायामाव्यमिदं सर्वं प्राप्तमिति कारणे कार्यक्रपं अनेकविधं नास्तीत्यवधार्यते । न पुनः प्रपञ्चक्रपस्याभावः प्रतिपाद्यते ॥ ११ ॥

## भेदादितिचेन्न प्रत्येकमतद्यचनात् ॥ १२ ॥

सर्वाणि भूतानि सर्व प्वात्मानः समर्पिता इति मूर्तामूर्तेन वाह्यपञ्चेन नेमिस्थानीयेन परिवेष्टितानां नेम्यवस्थानीयानां विह्यानात्मनामन्तरतमे परमात्मिन रथचक्रनामिस्थानीये समर्पणादेदो गम्यते। अतो न भेदान्त्रोग्यभोक्ताकारवदुपास्यमिति चेन्न।
प्रत्येकमतद्वचनात् । प्रत्युपाधिभेद्वचनाभावादित्यर्थः। अध्यात्ममिधदेवतं च ये विज्ञानात्मानस्तेषां सर्वेषामचेतनानां
च भूतभौतिकानां च यत्रैकीभावः स एव परमात्मा ध्येयत्वेनोपदिश्यते मधुविद्यायां यश्चायमस्यां पृथिन्यां तेजोमयो
ऽसृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यात्मं शारीरः तेजोमयो ऽसृतमयः
पुरुषो ऽयमेव स यो ऽयमात्मेत्यादिना॥ १२॥

## अपि चैत्रमेके ॥ १३ ॥

अपि चैवं भेददर्शननिन्दापूर्वकमपूर्वभेवोप।स्यमेके शाखिनः समामनन्ति। मनसैवेदमासन्यं नेह नानास्ति किञ्चन। मृत्योः स मृत्युमाप्तोति य इह नानेव पश्यति। तथा श्वेता-इस्तराणां भोकारं भोग्यं प्रेरितारं च मस्वा सर्वे प्रोक्तं त्रिविधं स्रह्मेतादेति भोक्तुभोग्यानयन्तुरूपस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मातमता न प्रपञ्चरूपता ब्रह्मण इत्यर्थः ॥ १३ ॥

अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वात् (१)॥ १४ ॥

स्प्रिकरणपर्यालेखनया प्रपञ्चरूपतायामधिगम्यमानायाः मरूपवदेव ब्रह्मावधार्यते तत्त्रधानत्वादित्याह् ॥ १४ ॥

(२)अस्थूलमनण्यह्रस्यमदीर्घमशब्दमस्पर्शम-

#### रूपमन्ययम् ॥ १५ ॥

आकाशो वै नाम नामरूपयोर्निविहिता ते यदान्तरात्तद्व-धादिव्योद्यमूर्तः पुरुषः स वाह्याभ्यन्तरो छजः तदेतद्व्रह्मापू-र्वमनपरमनन्तरमवाह्यमपरमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूरित्येवमादीनां धाक्यानां सृष्टिप्रकरणस्याप्यरूपवद्ब्रह्मप्रतिपादने तात्पर्य्ये स्व-दृष्टान्तप्रणयनाद्वगम्यते । अतः सल्लक्षणमेवाद्वितीयं प्रलयाव-स्थायामेवोपसंहतसमस्तविकारं ब्रह्मा ऽहमस्मीति ध्येयम् ॥ १५॥

पवं तर्हि सल्लक्षणमेव ब्रह्म न बोधलक्षणियत्यत आह ।

प्रकाशवद्या वैयध्यीत् (३) ॥ १६॥

प्रकाशश्चेतन्यं ज्योतिरस्यास्तीति प्रकाशवद् बोधक्रपं ब्रह्मेत्य-र्थः । शास्त्रस्यावैयर्थ्यात् । तमेव भान्तमनुभाति सर्वमादि-त्यवर्णे तमसः परस्तादिति ॥ १६ ॥

#### आह च तन्मात्रम् ॥ १७ ॥

चैतन्यमात्रं रूपान्तररहितं स यथा सैन्धवधनो ऽनन्तरो षाद्यः छत्स्नो रसधन एवं घा अरे ऽयमात्मा अन्तरो षाद्यः प्रकानधन एवेति । बाहरन्तश्च यथा छवणरसः सैन्धव-स्तथायमात्मा विज्ञानधन एवेत्यर्थः । इलोकौ चात्र भवतः ।

#### ब्रह्माप्येति प्रपञ्चो ऽयं रूपं हित्वा तु वैकृतम्।

<sup>(</sup>१) शाक्करभाष्ये तु "अरूपबदेवाडे तत्मधानत्वा"दित्यधिकसूत्रं दश्यते ।

<sup>(</sup>२) शाङ्करभाष्ये अस्यूलेत्यादिस्त्रं नास्ति ।

<sup>(</sup> ३ ) शाकुरभाष्ये प्रकाशवचावैयध्यम् इति पाठः ।

जहाति कठिनावस्थां जलधी लयणं यथा॥ चेतने ऽचेतनं क्षिप्तमभेदाधेतनो भवेत्। हमायां चस्तु विन्यस्तं तत्सर्वे लयणीभवेत्॥१७॥ दर्शयति चाथां ऽपि स्मर्यते॥१८॥

मन्त्रो दर्शयति नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनानामिति । स्मर्यते च गीतासु आदित्यवर्णं तमसः परस्तात् । आह् याष्ठवल्क्यः॥

अनन्यविषयं कृत्वा मनोवुद्धिस्मृतीन्द्रियम् । ध्येय आत्मा स्थितो ऽन्यो सौ हृदये दीपवत्मभुरिति ॥ १८॥

# अत एवोपमा सूर्यकादिवत ॥ १९॥

यतः सहक्षणं बोधलक्षणं च ब्रह्मैकमद्वितीयमुपास्यं अत एव योगशालेषु ब्रह्मसूर्य्यकादिवदिन्युपमोपादीयते । यथा स्वयंज्योति-रात्मा विवस्वान् यो भिन्नो बहुधैको ऽनुगच्छन् उपाधिना क्रियते भेदक्षो देवः क्षेत्रेष्वेमजो ऽयमात्मेति ।

एक एव तु भूतात्मा भूते भृते व्यवस्थितः। एकथा बहुधा चैव दश्यते जलचन्द्रवादिति॥

पकः सविता निर्विकारो जलसूर्यकास्तुपाधिभिन्नास्तद्वत् परमात्मा तदंशभूता जीवा इति॥ १९॥

#### अम्बुवदग्रहणान्न तथात्वम् ॥ २० ॥

अधुना दृष्टान्तवैधर्म्यमुच्यते । सवितुर्भिन्नदेशस्थाम्बुनो ग्रह-णाद्युका जलसूर्यकादयस्तत्र अत्र त्वमूर्तस्य परमात्मनः सर्वगतस्य च न सम्मवन्त्युपाधयो भिन्नदेशा येषु प्रतिविम्बोदयः स्या-दिति॥ २०॥

अत्र प्रतिविधीयते—

## वृद्धिहासभाक्त्वमन्तुर्भावादुभयसामञ्जस्यादेव ॥२ १॥

न हि दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोरत्यन्तं साधर्म्यं विवक्षितमः सम्भवादुपन्यस्यते । किं पुनः सादृश्यं वृद्धिहासभाक्षम् । यया जलवृद्धौ वर्दते हासे च सित सूर्यकादिः तथोपाधिधर्मानु-विधायिषु जीवेषु सामान्यात्मना परमो निर्विकारः स्वमहिमस्थो वर्तत इति दृष्टान्तप्रणयनम् । कस्मात्पुनरुपाधिधर्मान् भजन्ते श्रेत्रमास्तदन्तर्भावादुपाधिपरिहृतत्वादेवसुभयोर्देष्टान्तदार्धान्तिकयोः सामञ्जस्याद्विरोधः॥ २१॥

## दर्शनाच ॥ २२ ॥

कथं पुनर्जीवात्मनां परमात्मांशभूतानां अन्तर्भावो गम्यते। दर्शनात् । अनेन जीवेनात्मनानुप्रतिक्य पुरश्चके द्विपदः पुरश्चके चतुष्पदः पुरः स पक्षी भृत्वा पुरः पुरुष आविश्वदिति तस्माशुक्तमत प्वोपमा सूर्यकादिवदिति ॥ २२ ॥

# प्रकृतैतावत्वं हि प्रतिषेधति तते। ब्रवीति

## च भूयः ॥ २३ ॥

इतश्च प्रपञ्चाकारविनिर्भुक्तं सल्लक्षणं वोधलक्षणं च ब्रह्म निदि-ध्यासितव्यम् । द्वे वा व ब्रह्मणो रूपे मूर्त चैवा मूर्त चेति उपक्रम्य महारजनादीनि रूपाणि दर्शयित्वाम्नायते अथात आदेशो नेति नेति न द्यतस्मादिति नेत्यन्यत्परमस्तीति गुद्धमुक्तस्वरूपमवधारयति । कथम्। मूर्तशब्देन भूतत्रयमुच्यते अमूर्त्तशब्देन च भूतद्वयम्। महाः रजनादिरूपं जीवस्य वासनामयम् । तत्र प्रथमो नेति शब्दो मूर्तामूर्तनिषेधको द्वितीयो वासनाप्रतिषेधकः। तदेव वीप्सायुक्तेन प्रतिषेधेन भूतपञ्चकं सुक्ष्मं च वासनारूपं यत्किञ्चिद्चेतनजात-मनात्मरूपं पर्युदस्य शुद्धमात्मरूपमुपदिष्टं भवति न पुनः प्र-पञ्चस्यवाभावः प्रतिपाद्यते । अतत्परत्वाद्वाक्यस्य । तदेतदाह । प्रकृतैतावत्वं प्रकृतस्य पुरुषस्य यदेतावत्वमुपाधिद्वयः परिच्छिन्नत्वं तत्प्रतिषेधति ततो न विकल्पकं परिशिष्टं ब्रह्म-भूयः पुनर्ज्ञवीति अन्यत्परमस्तीति । एषा चात्राक्षरयोजना।न श्चेतस्मादिति नेति न प्रपञ्चप्रतिषेधरूपादादेशनादन्यत-रमादेशनं ब्रह्मणो ऽस्तीति कृत्वा नेति नेत्युक्तमिति श्रुतेरिभपा-यः। ततो ब्रवीति भूय इत्येतन्नामधेयविषयं योजयितव्यम्। अध नामधेयं सत्यस्य सत्यमिति प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यामिति

प्रवीति । अपरे तु प्रकृतैतावस्वमित्यारभ्याधिकरणान्तरं क-च्पयन्ति नेति नेति कि ब्रह्म प्रतिपिध्यते किं वा नामक्तं प्र-तिपिध्यते इति सन्देहं कृत्वा नामप्रतिपेधो ऽयं न ब्रह्मप्रतिपेध पति सिद्धान्तयन्ति । तद्युक्तम् । सन्देहासम्भवात् । असन्नेव स मः वतीत्यपवादादस्तीत्येवीपालम्थव्य इति चावधारणात्सर्वीपनिपत्स च प्रपञ्चाकारनिराकरणादद्वितीयब्रह्मप्रतिपादनात् । अस्यामप्यु-पानिषद्यपक्रमोपसंद्वारयोर्वहाणाधस्थानात् । तस्मात्सत्यद्यानानन्त-लक्षणं ब्रह्म न प्रपञ्चाकारेणाकारवादीति प्रदर्शनार्थं सुत्रम्। तत्रैतत्स्यात्सत्यं शानमनन्तमिति भिन्नाकारं प्राप्नोतीति तत्र सत्य-त्वामिति धर्मिव्यपदेशस्तस्य चैतन्यं धर्मी न हासतो धर्मयोगः। स चाग्न्योष्णवद्व्यतिरिक्तः अन्यत्राभावाद्यतिरिच्यते वियदादिलक्षणं चैतन्यरूपमसाधारणमिति । नान्तो ऽस्तीत्यनन्तं स्वरूपतो देशतः कालतो वानन्तत्वं घटाञ्चितिनभसां तद्विपरीतमनन्तमिति एक-मेवास्तु न धर्मधर्मिभेदेन स्वरूपभेद इति । न हि गुणर-हितं द्रव्यमस्ति न द्रव्यरहितो गुण इति स्थितिः॥ २२॥

## तदन्यक्तमाह हि ॥ २३ ॥

कस्मात्पुनस्तन्न गृहाते यतस्तद्व्यक्तं दुर्विश्वयमातित्क्षममाह च न चक्षुण गृहाते नापि वाचेति ॥ २३ ॥

## अपि संराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् ॥ २४ ॥

अव्यक्तं चेदनवगतमेव स्यात् । नेत्युच्यते । अपिशब्दः स-म्मावनायाम् । संराधनकाले पश्यन्ति । संराधनं भक्तिध्यानादिना परिचर्यो । कथं गम्यते श्रुतिस्मृतिभ्याम् । ज्ञानप्रसादेन विद्यु-क्रसन्तं ततस्तु ते पश्यति निष्कलं ध्यायमानः ।

यं विनिद्धा जितद्यासाः पश्यन्ति सनकादयः। ्योगिनस्तं प्रपद्यन्ति भगवन्तं सनातनम्॥ २४॥

प्रकाशादिवचावैशेष्यं प्रकाशश्च कर्मण्यभ्यासात् ॥२५॥

यंद्यव्यक्तः परमात्मातीन्द्रियो ध्यानगम्यः ततो ऽन्यन्यं तर्हि जीवस्य प्राप्तोति । नेत्युच्यते । यथा प्रकाराः सीर्यः । भाविष्रहणाः

दाकाशो वा जल घटाद्यपाधिधमानुविधायी विगतेष्पाधिवि-धिष्यवैद्योष्यं प्रतिपद्यते अभिकः सक्षेत्रमयं जीवः प्रागण्यभिकः सक्षेत्र परं स्पं प्रतिपद्यते । परस्वरूपप्रकाशो ऽभिव्यक्तिः स च तस्मिन् कमण्युपास्ये परमात्मिनि संराधनाभ्यासान्नान्य-येति । सति चैवं ये समाधिमन्तरेण ब्रह्मभूता घयमिति मन्यन्ते तेषां मिथ्यामिमानः स इति सूत्रकारेण स्वचितं भ-यति । अथवा संराधन इत्यधिकियते । संराधने कर्मण्य-भ्यासादिति॥ २५॥

## अतो ऽनन्तेन तथाहि छिङ्गम् ॥ २६ ॥

यस्माद्मेदः स्वाभाविकः ततो हेतोरनन्तेन परमात्मना विधूयाविद्याजालमेकत्वं प्रतिपखते । यतो लिङ्गं स यो ह वै तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीति ॥ २६ ॥

## उभयन्यपंदशादहिकुण्डलवत् ॥ २७ ॥

भेदांभेदञ्यपदेशात् । ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमान इति भेदः कर्णृकर्मञ्यपदेशादभेदस्तन्वमसीति अहिकुण्डलवद्द-एज्यौ । परमात्माऽहिस्थानीयः कुण्डलस्थानीयो जीव इति॥ २७॥

## प्रकाशाश्रयवद्या तेजस्त्वात् ॥ २८ ॥

वाशन्दः प्रकारान्तरे । यथा सवितुः प्रकाशस्तदाश्रयश्च भवति । तयोः परस्परं भेदाभेदौ तेजस्त्वसामान्यादेवं जीवप-रयोः॥ २८॥

## पूर्ववद्या ॥ २९ ॥

अहिकुण्डलपक्षे जीवस्यारूपस्यानित्यत्वप्रसक्तिः। सवितृप्रका-शपक्षे ऽप्याधाराधेयभावः प्रत्यहमुत्यास्तमयौ च। तस्मात्प्रका-शादिवचावैशेष्यमिति । यथा विस्फुलिक्षो ऽशभूतो यथा पञ्च-हत्तिः प्राणः स्वभावतो भिन्नो भिन्नेष्णाधिषु तु वाह्रं वायुं च सम्बर्धते प्रकाशादिवच्चेति हन्नान्तो अध्येवं योजनीय इति स्थितम्॥ २९॥

#### प्रतिषेधाच ॥ ३० ॥

नान्यो ऽतो ऽस्ति ब्रप्टेत्येवमादेश्च प्रतिषेघादभेदसिद्धिः ॥३०॥ परमतः सेतूनमानसम्बन्धभेदव्यपदेशेभ्यः ॥३१॥

सत्यक्षानानन्तानन्दात्मकात्कारणान्निर्द्वारितयाथातथ्याद्व्रह्मणः परमन्यत्त्वमस्तोति पूर्वपक्षयित सेतुन्यपदेशात् । अथ य आत्मा स सेतुर्विधृतिरिति । संिललिवधारणं वस्तु सेतुरुच्यते । यथा सेतोः परमस्ति तथाव्रोति । उन्मानव्यपदेशास । पोडशाक्षलं ब्रह्मेत्युन्मितं परिच्छिन्नमुच्यते । ततो यत्मसिद्धं लोके सम्बन्धव्यपदेशात् । सता सौम्य तदा सम्पन्नो भवतीति । स बाप्यन्यस्मिन् सात द्वयोरप्युपपत्तेः वैत्रदेवदत्त्वयोरिव व्यपदेशात् । अथ य एषो उन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुषो दृश्यत अथाश्रय एपो उन्तरक्षिणि पुरुषो दृश्यत इति प्राप्ते भिर्धायते ॥ ३१ ॥

#### सामान्यात्तु ॥ ३२ ॥

तुद्दाब्दः पूर्वपक्षं निरुणिस । न ब्रह्मण्यतिरेकं कि तदेकमेवे स्यवधारणात् । विधरणसास्त्रयात्सेतुदाब्दः ॥ ३२ ॥

## बुद्धर्थः पादवत् ॥ ३३॥

बुद्धिरुपासना तद्धं उन्मानीपदेशः पाद्वत् । यथा मन आकाशयोरध्यात्ममधिदैवतं चत्वारो राग्यदयो मनसः पादाः कल्यन्ते चत्वारक्षाग्न्याद्य आकाशस्य स्थानविशेषात् । प्रकाशादिवत् । सम्बन्धभेद्व्यपदेशयोरुचरं सता सोम्येति सुषुप्ति-स्थानविशेषात्सर्वोपाध्युपशमापेक्षया सम्बन्धश्रुतिरादित्यस्थानविशेषादेकस्यापि भेदोपचारो यथा प्रकाशस्य सल्लिखगतस्य ॥ ३३ ॥

#### उपपत्तेश्च ॥ ३५ ॥

्र स्वमपीतो भवतीति निर्देशोपपत्तेर्न रज्जुघटचत्सम्बन्धः॥ ३५॥ तथान्यप्रतिषेधात् ॥ ३६॥ यथा न्याय उक्तस्तथान्यस्य प्रतिषेधात्स प्रवाधस्ताव्यक्षेवेदं यस्मात्परं नापरमस्ति किञ्जिविति ॥ ३६ ॥

## अनेन सर्वगतत्त्रमायामशब्दादिभ्यः ॥ ३७ ॥

अनेनानन्तरोक्तेन न्यायेन सर्वगतत्वं अह्मणः सेतुत्वादिवत्परि-च्छेदनिराकरणात् । आयामशब्दार्थव्याप्तिवचनादित्यर्थः । या-घान्वा अयमाकाशः तावानेषो ऽन्तर्हृदयाकाशः आकाशवत्सर्वगतश्च नित्यो ज्यायान् दिघो ज्यायान्पृथिव्या इत्यादि प्रहणम् । सुहृद्भूत्वा प्रासिक्षकं सर्वगतत्वं दर्शितम् । नात्र पूर्वपक्षाशङ्का ॥ ३७ ॥

#### फलमत उपपत्तेः ॥ ३८ ॥

कर्मफलमधिकारिणामत ईश्वराद्धवितुमईति । देशकालभिन्न-विभागं श्वत्वा तस्योपपत्तेः॥ ३८॥

#### श्रुतत्वाच ॥ ३९॥

इतश्च स एवेष महानज आत्मा अन्नादो वसुदान इति श्रुतेः॥३९॥ पक्षान्तरमुच्यते—

## धर्म जैमिनिरत एव ॥ ४० ॥

जैमिनिराचार्थ्यो धर्म हेतुं मन्यते । कस्मात् । अत एव श्रुतेरुपपत्तेश्च स्वर्गकार्मो यजेतेति । इतरथा कर्मोपदेशो ऽनर्थकः स्याद्यदि धर्मः फलहेतुने स्यात् । तथा चोक्तं स्वर्ग-कामाधिकरणे । असाधकं तु तादर्थ्यादिति पुरुषफलस्याताद-र्थात्फलार्थत्वादिति सूत्रार्थः स च साधितः फलायावस्थितो ऽपूर्वमिति ॥ ४० ॥

उच्यते--

# पूर्व तु वादरायणो हेतुन्यपदेशात ॥ ४१ ॥

तुराब्दो ऽवधारणार्थः। पूर्वोक्तमीरवरं हेतुं मन्यते भगवान्बाद्रा-यणः। कुतो हेतुव्यपदेशात् । एष ह्येव साधु कर्म कारयति तं यमेभ्यो क्रोकेभ्य उन्निनीषत इत्यन्तर्यामित्राह्मणे चाधियमञ्ज नियन्तृत्वश्रवणात्सत्येव धर्मे परमात्मनः कर्मानुकपफलदातृत्वमु-च्यत इत्यविरोधः । केःचित्पुनरान्तर्यामिन्यापारो नियोगः स फ-लहेतुरिति मन्यन्ते । तद्युक्तम् । तद्वधापारस्य नित्यत्वात्सर्वप्राणिसा-धारण्याधा न केनाचिद्धिकारिणासौ निवत्येते । न हि नि-त्यस्य साध्यत्वमुपपद्यते । सन्यापारो हि प्रयत्ने पुरुषो नियुज्यते त-समादसमीचीनमिति ॥ ४१ ॥

> इति भारकरीयव्रह्मसूत्रभाष्ये तृतीयाष्यायस्य व्रितीयः पादः समाप्तः।

# अथ नृतीयाध्यायस्य नृतीयः पादः।

### सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविशेषात् ॥ १ ॥

सत्यशानानन्तलक्षणं ब्रह्मोपास्यं न प्रपञ्जाकाराविदिशासिति स्थितम् । इवानीं चिन्त्यते कि सर्ववेदान्तप्रत्ययमेव नान-न्तलक्षणं ब्रह्मोपास्यं न प्रपञ्चाकारविद्याग्रित्युत भेव इति । नतु चेयं चिन्तानुपपन्ना यटा विशेषं श्रह्म सर्वित्रेकं तदा तः ब्रिपयं शानमृत्पवते । कथं । चते । न च वहनि ब्रह्माणि सन्ति तज्ज्ञानानि भिद्येरन् । अतक्ष प्रतिवेदान्तं विज्ञा-नभेद् एत्यादाङ्कातुपपन्ना । नापि चोदनाद्यविद्योपादित्यभेदसम-र्थनं कर्तव्यम् । अचोदनालक्षणत्वाउञ्चानस्य । अजोच्यते । ज्ञा-नमिहोपासनमभिषेतम् । प्रथमं तावद्वाक्याद्वह्यस्यरूपविषयं शानम्-त्पद्यते । तद्य प्रमेयरूपाचच्छेदकं घटादिविषयप्रत्यक्षादिशानघत् । इदं तूपासनं निणीते वस्तुतत्त्वे पश्चात्क्रियते। यथा गुरुमुपास्ते राजानमुपास्त इति भानस्वद्धपस्य गुर्वादेखपासनं भवति । तच विधिगस्यम् । यथा चोपासनमवश्यं कर्तव्यं चतुर्थाऽचे वश्यामः । तस्मादुपपन्नेयं ,चिन्ता परापरविद्याविषया न्यावत्त्वरत्वात् । अत्र पूर्वपश्चवादी मन्यते । प्रतिवेदान्तं वि-धामेद् इति । शास्त्रान्तराधिकरणपूर्वपक्षवद्वापि पूर्वपक्षो जनीयः। नामभेदात्कर्मभेदो यथा ज्योतिगौरायुरिति तथात्रापि काठकं तैत्तिरीयकं वाजसनेयकं छान्दोग्यामिति कपभेदात् कर्म-भेद उक्तः। रूपं द्रव्यं दैवतं अन्यद्वान्येन कर्म निरूप्यते परिव्छिष्यते। तत्रोदाहरणं विश्वदेयदैवत्यादामिक्षायागाद्वाजिभ्यो वाजिनमिति यागान्तरं देवतागुणभेदात् । अस्ति चात्रापि गुणभेदः। प ञ्चाग्निविद्यायां वाजसनेयिनः षष्टमग्निमामनन्ति । छन्दोगाः पुनः पञ्जाकपालमस्तीत्पुपलब्धव्य इति श्रूयते तेन सविद्यादि-ष्वतो रूपमेद् उकः। कारीरीवाक्यान्यधीयानाः तैसिरीया भूः मी भोजनमामनन्ति नापरे । अस्ति चात्रापि धर्मभेदः शिरो

वतादिपुनरुकं च कर्मभेदकमिष्टम् । यदि च प्रतिवेदान्तमेकैव विद्या पुनरुक्तता च स्यात् । विद्याभेदे तु न दोष इत्येवं प्राप्ते अभिधीयते । सर्ववेदान्तप्रत्ययमेकमुपासनम् । प्रत्ययदाब्दः प्र-माणवाची । चोदनाद्यविशेषादिति । शाखान्ताराधिकरणसिद्धान्त-सुत्रोपात्तहेतुचतुष्टयप्रदर्शनार्थम् । एक वा संयोगरूपं चोदनाः <u>ख्याविशेषादिति फलसंयोगः तत्राविशिष्टः उपास्यं ब्रह्मस्वरूपं</u> सर्वत्राविद्यारम् । तथा प्राणाविद्यायां प्राणस्वरूपं पञ्चाग्निस्वरूपं इति चोदनाविशिष्टा । चोद्यत इति चोदना पुरुषव्यापारः प्रय-सर्वजाविशिष्टः । अन्ये तु चोदनाशब्देन नियोग उ-च्यते इति नियोगमवतार्थ्य एवं चर्णयन्ति । स्वोत्प्रेक्षितं सर्व वियोगमस्तके ऽध्यारोप्य सकलवाह्यप्रपञ्चप्रविलापयन्ननन्तरं च कर्तुओक्त्रादिक्षं प्रविलापयन्तुपासकस्य ब्रह्मभावमभिव्यनकी-ति । तद्युक्तामिति पुरस्तादेवोक्तम् । पतावांश्च व्यापारकलापः कथं नियोगस्याचेतनस्योत्प्रेक्षित इति नोत्तरं वक्तव्यमित्युपरम्यते । समाख्या वा विशिष्टा प्राणविद्या पञ्चासिविद्या ब्रह्मांवेदोति । पतै-अतुभिहेंतुभिस्तत्र तत्र प्रत्यभिक्षानात् ततश्चेकत्वमिति सिद्धम्। प्रतिपक्तभेदात्पुनरुक्तपरिहारो ये यस्याः शाखाया अध्येतारः तेषां प्रतिपत्त्यर्थे सेव विद्या पुनः पुनः श्राब्यते। एकस्यां तु शा-खायां प्रतिपत्तुरभेदात्प्रतिप्रकरणं विद्याभेदो वाक्यानां परस्पर-निराकाङ्कृत्वातः । यथा शाण्डिल्यविद्योपकोशलविद्या स द्विधा भूमविद्या बहरविद्यति॥१॥

#### भेदाञ्जेति चेत्स्यादेकस्यामपि ॥ २ ॥

विज्ञानानामेकत्वं गुणभेदाश्रोपपद्यते । वाजसनेयिनः पष्टमपरमाग्निरेवाग्निर्भवतीत्यादिना समामनित । अतो न विद्येक्यमिति धदुक्तं तत्परिहर्क्तव्यम् । अत्रोच्यते । स्यादेकस्यामपि विद्यायां पदं विधो भेदः । यथैकाद्शज्ञादशकपालयोरग्नीषोमीयपुरोद्याशयोः शाखान्तरपितयोः कपालसंख्याभेदे ऽप्यभेदो
दर्शपूर्णमासयोः सम्पादिकाभित्रायं पश्चत्वमुयत्राविशिष्टम् । छन्दोगानामपि यो ऽग्निः पठ्यते तं प्रेनं विष्टमित्राऽग्नयः
पद्य हरन्तीति । वाजिनामापि विष्टाग्निरेवा नृद्यते मासत्वाश्च विश्री-

यते। अस्तित्वमेकत्रोक्तेः सर्वत्र द्रष्टन्यम्। न ह्यकं शिष्यते। न चास्तित्वशून्यं ब्रह्मोपास्यं भवति शशाविषाणानुव्यत्वादेकत्वप्रत्यामिक्षानाच्य। अपि च नास्तिकबुद्धिनिराकरणार्थं तद्वचनं न निष्कुष्टास्तित्वोपासनार्थम् । तथा च तैक्तिरीयश्चित्रिरिष्ठाः प्रस्प्रे असम्रेव सद्भवत्यसद्वह्मिति चेद्दस्ति ब्रह्मोति चेद्वा ऽसन्तमेनं ततो विदुरिति । प्राणसंवादे ऽपि रेतो चे प्रजापनितिरित । गुणोपसंहारो नामामिक्यमेदकं प्रन्थनामत्वात्॥ २॥

# स्वाध्यायस्य तथात्वे हि समाचार ऽधिकाराच स-

### लिलवच तिन्नयमः ॥ ३ ॥

यद्प्याथर्वणे शिरोवतं तद्पि स्वाध्यायस्य हीति हेतौ । यतः तथात्वे अध्ययनाष्ट्रत्वे निमित्तसप्तमां तदङ्कतया शिरो व्रतं विधीयते इत्यर्थः । समाचारे प्रन्थे इदमपि वेदवतत्वेन व्या-स्यातमिति पठ्यते । नैतद्चीर्णवतो ऽधीयीतेति चाधिकारात् । यथा सवाहोमाः शतौदनादयः । आथर्वणिकमेवैकाग्नौ हूयन्ते नान्येषां तथाध्ययनधर्मस्तेषामेव ॥ ३॥

### दर्शयति च ॥ ४ ॥

सर्वे वेदा यत्पदगामनन्तीत्येवमादि । तस्माद्विधैकत्वम् ॥ ४ ॥ उपसंहारो ऽर्थाभेदाद्विधिशेषवत्समाने च ॥ ५ ॥

प्रयोजनमर्थः समाने विद्याने सत्येकस्यां शाखायामुक्तस्य गुणस्यान्यत्राप्युपसंद्वारः प्रयोजनाभेदात् । यथाग्निहोत्रादिवि-धिशेषस्य सर्वत्रोपसंहारः॥५॥

#### अन्यथात्वं शब्दादिति चेन्नाविशेषात् ॥ ६ ॥

तथा देममासमं प्राणम् सुस्त्वं न उद्गायिति तथेति तेम्य एव प्राण उदगायिति वाजसनेयिनः समामनन्ति । छन्दोगाः पुनर्थ हो य एवायं भुष्यः प्राणस्तमुद्गीथमुपास्यं चिकर इति । तत्र संदायः । किमत्र विद्यामेदः स्यादाहो स्वित् विद्यैकत्व-मिति प्राप्ते पूर्वेण न्यायेन । नतु चान्यथात्वं नानात्वं विद्यायाः । कुतः। शब्दात्। त्वं न छद्गायेति कर्तृत्वं प्राणस्य वाजिनां नि-र्दिश्यते । अन्यत्र कर्मत्वं तमुद्गीथमिति चेत्र । विभक्तिकृता-ब्रिशेषाद्भेदो बहुतरस्यांशस्याविशेषादुद्गीधविद्येति च समाख्या, अविशेषात्॥ ६॥

#### न च प्रकरणभेदात्परोवरीयस्त्वादिवत् ॥ ७ ॥

न चेति पक्षस्याप्यावृत्तिः। विद्यानानात्वं प्रकरणनेदात्प्रक्रमभे-दादित्यर्थः। कथम् । एकतो ज्ञानिकयायाः प्राणः कर्ता कोर्त्यते। स-फला चोद्रीथमक्तिस्तत्र विवक्षिता । छान्देश्य त्द्रीथावयवः प्रणवः प्राणहष्टेर्विषयः । न च वाक्यच्छायासमानतामात्रेणकविया-त्वम् । यथाभ्युदयेष्टिपशुकामेष्टघोर्भेदः क्रमभेदात् । यस्य हविनिंहतं पुरस्ताचन्द्रमाभ्युदेति स त्रेशा तण्डलान्विभजेत् इत्यभ्युद्ये निमित्ते स एवामावास्यायागः प्रयोगमात्रभेदे नोपदिइयते यः पद्युकामः स्यात्सोमावास्यायामिष्ट्वा तण्डला-न् त्रेघा विभजेदिति पशुकामेष्टिर्यागान्तरमिष्ट्रेति पूर्वकर्म-समाप्यवगमात्परोवरीयस्त्वादिवत् । आकाशो ह्येवेतेभ्योः ज्यायानाकाद्यः परायणः स एष परोवरीयानुद्रीध इत्यसावा-दित्यहिरण्यइमश्रुगुणविशिष्टाहुद्गीथोपासनाद्गिद्यते । यत्पुनिर ह कैश्चित् परोवरीयस्त्वादीनां गुणानां लक्षणार्थत्वेनावि-षक्षितत्वात् ब्रह्मैयोभयत्रोपास्यामिति विधैकत्वमिति । तद्युक्तम् । य था शब्दान्तरादिभिः कर्मभेदो ऽवसीयते तथात्रापि तैरेव वि द्याभेदः। यथोपकोशलादिविद्यानाम् । न च यथाश्रुतार्थप्रहणस-म्भवे लक्षणा युक्ता । स्वमनीविकायामुत्तरं न वकव्यम् ॥ ७॥ :

### संज्ञातश्चेत्तदुरहमस्ति तु तदपि ॥ ८ ॥

उद्गीधविद्येति संज्ञातश्चेदेकत्वमुक्तं तद्यि परोवरीयस्त्रादिति प्रकरणमेदात्संज्ञायाश्च दुर्बछत्वाद्भवति तु संज्ञैकत्वं भेरे। यथा हादशाहे गवामयने च प्रथममहः प्रायणीयम्॥ ८॥

### व्यातेश्व समञ्जसम् ॥ ९ ॥

ओमित्येतद्श्वरमुद्गीथमुपासीतेति इहाध्यासापवादपर्याय-

निराकरणद्वारेण ज्याप्तिराश्रीयते । अध्यासी नाम प्रतिमादि-षु विष्णुबुद्धः । अपवादो नामादङ्कारपर्युवासेनात्मनोपदेशः । पर्यायो नाम करः पाणिः । आतिब्याप्तिर्नाम सर्वत्रावस्थितस्योद्धा-रस्योद्गीथराब्देन विद्योपे ऽवस्थानम् । तत्राध्यासो न प्रतीयते । अनवधारणादुद्गीथे ऽक्षरमध्यास्यते अक्षरे चोद्गीथवुद्धिरिति । नाप्यक्षरबुद्धा तद्बुद्धिर्निवर्त्यते । अद्याप्यत्वादोङ्कारस्याप्यक्षरत्वा-त् । नापि पर्यायः । अप्रसिद्धत्वात् । अतः पारिदोष्याद्धाप्तिर्द्धितोर्वि-दिाष्यते भक्तवयवे यः प्रणवः तमुपासीतिति समञ्जसमवि-हद्दमित्यर्थः ॥ ९॥

### सर्वाभेदादन्यत्रेमे ॥ १०॥

वाजसनेथिनां छन्दोगानां च प्राणसंवादे ज्यैष्ट्यश्रैष्ट्यगुणाः न्वितस्य प्राणस्योपास्यत्वमुक्तम् । वागादयो ऽपि तत्र वशिष्ठत्वादि-गुणान्विता उक्तास्ते च गुणाः प्राणे पुनः पुनः समर्पिताः। यथाहं चशिष्टो ऽस्मि त्वं तद्वद्वशिष्टो ऽसीत्यादिना। कौपी-तकीनां तु प्राणसंवादे वशिष्ठत्वादया गुणा उक्ता वागादीनां न पुनः प्राणे समिपिताः। कथमवं हि समामनन्तीति यो ह वै ज्येष्ठं च श्रेष्ठं च वेद ज्येष्ठश्च ह वै श्रेष्ठश्च स्वानां भवति प्राणो वे ज्येष्टक श्रेष्ठक, यो ह वे विश्वष्ट विश्वा, यो ह वै प्रतिष्ठां वेद चश्चर्वे प्रतिष्ठा, यो ह वै सम्पदं वेद श्रोत्रं वे सम्पत्, यो ह वायतनं वेद आयतनं स्वानां मवति मने ह आयतनम्। अय ह इग्रा देवताः प्रजाः पति पितरमेत्यायुवन् को वै नः श्रेष्ठ इति स होवाच प्रजा-पतिर्यस्मिन्तुत्कान्ते शरीरं पापिष्ठतरिमव मन्यते स वै श्रेष्ठ इति, सा तु वागुधकाम यथा मूका अवदन्तः प्राणेन पश्यन्तश्चश्च-षा भुण्यन्तः श्रोत्रेण ध्यायन्ते। मनसैवमिति प्राणी होधकामतस्त-दपद्यत यन्तेह समेत्योचुर्भगवान्निति स होवाच प्राणः कि गे Sन्नं भविष्यतीति यत्किञ्च स्वभ्य आ शकुनिभ्य इति, कि मे बासो भविष्यतीत्याप इति होच्चस्तस्माद्वा अपमशिष्यत पु-रस्ताचोपरिष्टाहाङ्गः परिद्धाति नर्शुको हास्य भासो भव-त्यनग्नो ह भवतीति । तत्रायमर्थः सांशियकः । कि प्राणे व

शिष्ठादयो गुणा उपसंहर्नव्या उत नेति । कि प्राप्तम् । तत्राः गुणसंहारो अश्वतत्वादिति प्राप्त उच्यते । अन्यत्र शाखाः न्तरे वशिष्ठत्वादयो गुणा उपादेयाः । कुतः । सर्चत्र प्राणविज्ञाः नस्य ज्येष्ठश्रेष्टगुणयुक्तस्य प्रत्यभिज्ञानात् । न चैकं प्रत्यवशिष्यते विद्या । सर्वशाखासु सर्वपुरुपाधिकारात् । अश्वतत्वमिकश्चित्करम् । प्रत्यभिज्ञानस्य प्राभिहेतांविद्यमानत्वात् ॥ १० ॥

#### <mark>आनन्दादयः प्रधानस्य ॥ ११ ॥</mark>

ग्रह्मस्वरूपपरासु श्रुतिषु आनन्दरूपस्यं विद्यानघनस्यं सर्व-इत्यं सर्वात्मकत्वामत्याद्यो धर्माः केचित्कियमाणाः प्रधानस्य ग्रष्ट्यणः सर्वक्षश्रेदात्सर्वकापसंहर्तद्याः । प्रधानद्यितरेकाद्गुणाना यत्र प्रधानं तत्र तेमीचितव्यामिति । कः पुनः पूर्वपश्रदाद्वाहेतुः । प्रतिवेदान्तं वाक्यानां निराकाङ्कृत्वादिति प्रधानस्य सर्वकै-कत्वादेकान्तेन निराकाङ्कृत्वमसिद्धमिति स्थितम् ॥ ११ ॥

यद्यं वियक्तिरस्त्वाद्यो धर्माः प्राप्तुयुरिन्याजङ्काह । प्रियक्तिरस्त्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयौ हि सेद ॥१२॥

प्रियं मोदः प्रमोद इत्येतेपामप्राप्तिः। कुतः। यनो भेदं सित स्यातामुषचयापचयौ । विषयकृताः प्रियादयः परस्परं भिन्नाः सातिश्येषु भोकतृष्पपद्यन्ते नाभिने ब्रह्मणीत्यभिवायः। व्याख्य-तं चास्माभिरानन्दमयाधिकरणे विषादिसङ्कीतनं परात्मनः प्रज्ञुरानन्दस्यानन्दमात्रं अल्पमल्पं भागभूतान्युपजीवन्तीति प्रदर्श-नार्थं नायं ब्रह्मधर्मं इति ॥ १२ ॥

# इतरे त्वर्थसामान्यात् ॥ १३ ॥

प्रियशिरस्त्वादिवदानन्दादयो नानुवर्तराश्वेत्याशङ्कवाह इत-रे तु सर्वत्र स्युर्थस्य ब्रह्मणः सामान्यादमेदादित्यर्थः । प्रथ-मे स्त्रे हेतुनं प्रदर्शितः प्रियशिरस्त्वादिवैपस्यार्थमनेन स्त्रेण हेतुकथनं कृतमित्यपुनरुक्तता ॥ १३ ॥

आध्यानाय प्रयोजनाभावात ॥ १४ ॥

कठवल्लीषु श्रूयते इन्द्रियेभ्यः पराह्यर्था अर्थभ्यस्य परं मन इत्युपकम्य पुरुषात्र परं किञ्चित्सा काष्टा सा परा गति-रिति । तत्र सन्देहः । किमिन्द्रियादीनां प्रत्येकं परत्वं विविश्तित-माहोस्वित्पुरुषस्यव परत्वसाध्यानायोपदिइयते इति । सुख्यार्थसम्भ-धात्प्रत्येकं परत्वं प्रतिपद्यते । अर्थभेदाष्ट्य वाक्यभेद इति पूर्वः पक्षः, फलं च किमिप कल्प्यामिति । सिद्धान्तस्तु पुरुषस्यैव प-रत्वं प्रतिपाद्यते । कस्मादिन्द्रियादिपरत्वप्रतिपादनप्रयोज-नाभावात् । कल्प्यं फलमिति चेन्न । पुरुषार्थपरिमत्येकवा-क्यतावगमात् । पुरुषस्य च परत्वप्रतिपादनमाध्यानाया-ध्यानाच्च प्रयोजनमस्त्यपर्वगप्राप्तिः । तथा चाह यञ्च्छाङ्मनसी-प्राच्च इति । वाह्यमिन्द्रियं मनसि नियमयेत् सच बुद्धौ तां च महति क्षेत्रक्षे तं च विमलाकाशस्थानीये परमात्मन्येकी-कृत्य स प्रवाहमस्मीत्येवं ध्यायेत्॥ १४ ॥

#### आत्मशब्दाच् ॥ १५॥

पषु सर्वेषु भूतेषु गृढात्मा न प्रकाशते, दृश्यते त्व-प्रथया युद्धा सूक्ष्मया सूक्ष्मदर्शिभिरिति । सोऽध्वनः पारमामी-ति तद्विष्णोः परमं पदमिति । तस्मादिन्द्रियादिपरत्वप्रतिपत्तेः पुरुषस्य परत्वप्रतिपत्त्यर्थे न निरपेक्षत्विमिति स्थितम् ॥१५॥

### आत्मगृहीतेरितरवदुत्तरात् ॥ १६॥

पेतरेयके शूयते आत्मा वा इत्ययमेक प्वाप्त आसीश्रान्यत्किञ्चन मिषत्स पेक्षत लोकानस्जत इति । तत्र सन्देहः। किमपर आत्मा कि वा पर इति । तत्र लोकसृष्टिश्रवणादपरो हिरण्यगर्माख्यो निर्दिश्यते परश्चेन्महाभूतसृष्टिनिर्दिश्येतिति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तस्तु परमात्मगृहीतिरितरवयथात्मन आकाशः सम्भूत इति सदेव सोम्येद्मप्र आसीदिति। कस्मादुत्तरादीक्षाते शब्दात्॥ १६॥

अन्वयादिति चेत्स्यादवधारणात् ॥ १७ ॥ होकसुष्ट्यान्वयादपर रति चेदिति यहुक्तमन्नोष्यते । स्यात्परो चावधारणात् । आतमा वा इदमेक प्वाप्त आसीदि-ति सृष्टेः प्रागद्धितीयत्वं परमात्मन्युपपद्यते । हिरण्यगर्भे पु-नरेक प्वेत्यवधारणश्चतिर्वाध्येत । उत्तरत्र मास्र प्व पुरुष-मुद्धृत्यामूर्ण्ज्यदिति प्रथमजस्य सृज्यमानत्ववचनात्सदेव सोम्ये-दमप्र आसीदित्यत्रात्मब्रहणं साधितं ईक्षतेर्नाद्यन्दमिति । अतो हृष्टान्तामिधानं युक्तम् ॥ १७ ॥

कार्याख्यानादपूर्वः ॥ १८ ॥

छन्दोगा वाजसनेयिनश्च प्राणसंवादे द्वादिमर्यादं प्राण-स्यान्नमास्नाय तस्मै वा यो स आमनन्ति तस्माद्वा एतद्वि शिष्यन्तः पुरस्ताचोपरिष्टाचाद्धिः परिद्धतीति । वाजसनेयि-नस्त्वामनान्ति तद्विद्वांसः श्रोत्रिया अशिष्यन्त**ः आचामन्त्य**-शित्वाचामन्त्येतदेव तद्मप्रनन्नं कुर्वन्तो मन्यन्ने तस्मादेवं विद्शिष्यन्नाचामेत्तदेवतद्त्रमनमं कुरुत इति । तत्राचमनमन-व्रताचिन्तनं च प्राणस्य प्रतीयते । ततः किसुभयमपि विधी-यते कि वाचमनमनुद्य तत्र चिन्तनामिति विचार्यते । कि तावत्प्राप्तमुभयं विश्रीयत इति । नुनु भोजनकाले स्मृतितः प्राप्तमाचमनम् । सत्यम् । तत्प्राप्त्यर्थम् । इदं तु प्राणविद्याङ्गत्वेनोप-दिश्यते इति पृबीः पक्षः । सिद्धान्तस्तु यदपूर्वमप्राप्तं स्मृतितः त-दाचमनीयास्वप्स वासी दर्शनं विधीयते । करमात् । कार्याख्या-नादहरहः कर्तव्याचमनस्य सङ्गीतेनात् । न चानेकार्थवि-धानं क्रव्णियतुं युक्तम् । एकार्थविधाने सम्भवति तद्श्रम-नमं कुर्वन्त इति चोपसंहारात् । प्राणविद्याप्रकरणार्थविधानमेव आ शकुनिभ्य इत्यत्र तावत् इष्टिविधानम् । न हि समस्तप्रा-णिमक्षणमुपासकेन कर्तुं शक्यं प्रतिवेधातिक्रमाश्च । तत्सा-इचर्यादाचमने ऽपि दिधिविधानमेवेति स्थितम् । परिद्धाती-ति च परिधानं चिन्तनं युक्तम् । वचनमाचामेदिति वि-धिराचमनीयास्वप्सु नग्नतापर्यवसानाय दोषः प्राथम्याख । प्रा-जापत्यार्थे वासो दृष्टिः कर्तव्यानामसृतोपस्तरणमसीति मो-ज्ञनापकमे ॥ १८ ॥

्समान एवश्वाभेदात् ॥ १५॥

वाजसनेयके ऽग्निरहस्ये शाण्डिल्यविद्याद्वाता सत्यं ग्रह्मेस्युपासीताथ खलु कतुमयो ऽयं पुरुषः स यावत्कतुरयमस्माल्लोकात्मेति एवं क्रतुमामुं लोकं प्रत्याभिसम्भवितः
स आत्मानमुपासीत मनोमयं प्राणशारीरं नीक्षपमाक्षशात्मानमिति । हृहदारण्यके पुनः सा पठ्यते मनोमयो ऽयं पुस्पेभ्यः सत्यस्तिस्मशन्तहंदये यथा व्रीहिना यवो वा स एप सर्वस्य वशी सर्वस्यशातः सर्वस्याधिपतिः सर्वमिदं प्रशास्तीति । कि विद्याभेदः कि वाऽभेद इति । कि तावत्प्राप्तम् । विचैकत्वं वेद्यस्याभेदात् । एवञ्च गुणोपसंहारः शाखान्तरविहितवत् । अग्निरहस्ये विद्याविधिरारण्यके गुणाविधः सर्वस्यशान इत्येवमादेः । ननु मनोमयादीनां पुनः श्रवणमनर्थकं
अविदितानामेव गुणानां साधनं युक्तम् । अत्रोच्यते यत एव
कितिपयिविहितगुणसङ्गितनात्मत्यभिद्यानासिद्धिरिति ॥ १९ ॥

#### सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ २०॥

वृहदारण्यके सत्यं ब्रह्मेत्युपक्षम्य तद्यत्तत्त्तत्यमसौ स् आदित्यो य एष एतिस्मिन्मण्डले तुरुषो यश्चायं दक्षिणेक्षन् पुरुष इति । सत्यस्य ब्रह्मणो ऽधिदैवतमध्यातमं चायतनविशेष-मुद्दिश्य उपनिषदौ विधीयेते । तस्योपनिषदहमित्यधिदैवतिम-तरस्योपनिषदहमिति विद्येकत्वादुभयमुभयत्रेति पूर्वः पक्षः । कथं सत्यब्रह्मसम्बन्धादेवमिति । यथा शाण्डिल्यविद्यायां तथा मण्ड-ले ऽक्षिणि चेत्यर्थः ॥ २०॥

### न वा विशेषात् ॥ २१॥

न वेति व्यावृत्तिः । नोभयमुभयत्र । स्थानविशेषोपाधित्वात् । यथा वार्यस्यासीनस्योको धर्मो गच्छतो न भवति ॥ २१॥

#### दर्शयति च॥ २२॥

च्यवस्थामेवंजातीयकस्य तस्यैतस्य तदेव इपं यद्मु-च्य रूपमिति स्थानविशेषाद्रशासमप्यातिदिशति॥ २२॥

सम्भृतिवद्व्याप्यपि चातः ॥ २३ ॥

महा ज्येष्ठा वीर्यासम्भूतानीति महामे ज्येष्ठं दिवमाततान महा भूतानां प्रथमं नु जहे तेनाहिति महाणा स्पर्छितुं क इत्येवं मान्त्रवर्णिकं राणायनीयानां खिलेषु सम्भृतिषु व्यातिप्रभृतिविभृतिजातमाझातं, तेपामेव शाण्डिल्यविद्याः महाविद्याः पठ्यन्ते तास्तु विभृत्युपसंहारो विद्याभेदादिति शङ्कायामुख्यते । तव्पि विभृतिजातं नोपसंहर्तव्यम् । अत प्वायतनिवशेषात् वृहर्विद्यायां दृद्यमायतनं शाण्डिल्यविद्यायामपि तदेवोक्तमेव स आत्मान्तरहृद्य इति । विभृतयश्चाधिदैविषयः ।
ननु चात्राण्याधिदैविषयो विभृतयः भूयन्ते ज्यायानेभ्यो
लोकेभ्य एष उ य एवं भामनीरेष हि सर्वेषु लोकेषु भातीति । अत प्वान्यनिवृत्तिरवगम्यते प्रकरणाधीताधिदैविकी विभृतिव्यादेया नेतरेति ॥ २३ ॥

# पुरुषात्रिचायामपि चेतरेषामनाम्नानात ॥ २४ ॥

अस्ति ताण्डिनां पुरुषो यद्यः किल्पत इति तदीयमायुक्षेधा विभज्य सवनत्रयं कल्पयित्वा आशिषादीनि च दीक्षादीनि तथाशीर्मन्त्रप्रयोगस्तथायुर्वृद्धिः फलं सह षोडशवर्षशतं जीवतीति। तैत्तिरीया अपि यद्यं कल्पयन्ति तस्यैषं
विदुषो यद्यस्यात्मा यजमानः अद्या पत्नीत्येवमादिनानुवाकेत । तत्र पुरुषयद्ये समाख्याविशेषाद्गुणोपसंहारप्राप्तावुच्यते।
पुरुषविद्यायामपि चायमनुपसंहारो विभूतिवत्। कथम्। इतरेषां
तैत्तिरीयाणां ताण्डिचदनाम्नात्। आत्मा यजमान इत्यारम्य पुरुषसम्बन्धिभिरात्मादिभियद्यसम्पदनमत्यन्तविलक्षणम्। सर्वत्र मकारभेवादेवोपासनाभेदः। यत्किञ्चित्तु साधम्यं सर्वत्र सम्माब्यकित्यसाधनम्। तत्फलभेदाच पूर्वस्मिन्ननुवाके न्यास इत्यादुमंनीषिणो ब्रह्माणमित्युपन्यस्य तदुपासकस्य तत्प्राप्तिमुक्का ब्रह्मणो
महिमत्वमाप्नोति ब्रह्मणो महिमानमेत्युपनिषदित्युक्तवेदमाम्नायते
तस्यैवं विदुषो यक्षस्येति विद्वानेव यक्षः सामानाधिकरण्यप्रयोगात्। यञ्चत्वं कथमिति श्रुत्यैच सादश्यमुपपादितामिति। तथा
छान्दोग्यगताशोर्मन्त्रा नोपसंहर्तव्या इति॥ २४॥

### वेधाद्यर्थभेदात्॥ २५॥

अथाथवीणकानामुपनिषदारम्भे मन्त्रः सर्वं प्रविद्य हृष्यं ,प्रविध्यमनीः प्रविभजयश्चिधा विष्टक्त इत्यादि । ताण्डिनां देवस-वितुः प्रसुव इत्यादि । कठानां तेसिरोयाणां च दांनो मिन्त्रः द्रां यरुण इत्यादि । वाजसनेथिनां प्रयग्यंद्राह्मणं पठ्यते । तत्रैते विद्यास्पर्सहर्तव्या नेति विचारः । सिन्नाधिपाठात् मन्त्राः प्रवर्गान्धीने च कर्माणि विद्याङ्गतयोपसंहर्तव्यानीति प्राप्त उच्यते । नेतदेवमः । वेधाद्यधंभेदादयो न विद्यायामुपयुज्यन्ते । मन्त्रिक्षेत्रं त्वाभेचारकर्मणि विनियुज्यन्ते । न च मन्त्राणामन्यधाकत्वना युक्ता । समाख्यानात् । सान्नेधेश्च लिङ्गस्य वलीयस्त्वात् । प्रवर्णे चाश्चिष्टोमे विनियुक्तं वाक्येनाश्चिष्टोमे प्रवणक्तीति । अश्चिष्टोमः स्वर्ग-फलार्थं नित्यार्थं च विनियुक्तः । स्वर्गकामो यजेत वसन्ते वसन्त इति चारुण्ये नृच्यत्वात्सान्निधिपाठः ॥ २५ ॥

# हानौ तृपायनशब्दशेषत्त्रात् कुशाच्छन्दस्तु-त्युपगानवत्तदुक्तम् ॥ २६॥

अस्ति ताण्डिनां श्रुतिः । अच्च इव रोमाणि विधूय ्रव राहोर्नुखात्प्रमुच्य भूत्वा शरीरम-कृतं कृतात्मा ब्रह्मलोकसभिसम्भवामीति ı. तदा विद्वान् पुण्यपापे विधूय निरञ्जनः परमं साम्यमुपै-ति । शाट्यायनिनः पठन्ति तस्य पुत्रा दायमुपयन्ति सुद्दः साधु-कृत्यां द्विषन्तः पापकृत्यामिति । तथा कार्यातकिनः सुकृतदुष्कृते धुनुते तस्याप्रीत्या । शायुः सुकृतमुपयन्त्याप्रिया त्रविह काचित्सुकृतदुष्कतयोहीनिः श्रूयते । क्राचित्तयोर्विभागेन प्रियेरप्रियेश्चोपायनम् । कचिदुभयं हानमुपादानं च। तहात्रोभयं तत्र न किञ्चिद्वक्तव्यम् । यत्राप्युपायनमेव. श्रूयते तत्र हानं त्वर्धाः दाक्षिप्यते । अन्यथा तद्युपपत्तेरुपायनं सम्प्राप्तिरुच्यते । यत्र तु हानमेव अ्यते तत्रेदं चिन्त्यते उपायनमाक्षिप्यते नेति प्राप्तमश्चत-त्यादिति। तत्रोच्यते । हानौ तु केवलायां श्रुतायामुपायनवचनं प्रति-पत्तव्यं हानशेषत्वादुपायनशब्दस्य । कौषीतिकरहस्ये तथावगमात्।

त्यक्तयोश्च पुण्यापुण्ययोः किचित् है प इत्यपेक्षायामुपपदाते सम्बन्धः । धूननं च हानमुच्यते कम्पनामुर्तत्वाक्तयोः । तत्र दृष्टान्तोपदानं माछिवनां कुशा वानस्पत्याः स्थ ता मा पातेत्यस्मिन्निगमे सामान्यथवणे सित शाट्यायनिनामौदुम्बरा इति विशेषवचनादौदुम्बर्यः कुशा गृहान्ते । कचिद्देवासुरच्छन्दसामिवशेषप्राप्तौ देवच्छन्दांसि पूर्वाणीति कमविशेष आत्मनः । तथा पोडशिस्तोत्रे काल विशेषे समयाध्युपितं सूर्य्य इत्याश्रियते । तथोपगानं सानान्येन श्रुतसृत्विज उपगायन्ति नाध्यर्युक्षपगायतीति विशेष आश्रीयते । वाक्यान्तरगतो विशेषो वाक्यान्तरे समाश्रयित्रक्यो वाक्यस्य परिपूरणाय । तदुक्तं वाधलक्षणे ऽपि तु वाक्यशेषः स्यादित्येष वे सप्तदश प्रजापतिर्वशे आनुयन्तु इत्यस्य वाक्यस्य नानुयान्त्रेष अत्याद्विक करोतीति शेष इति व्याख्यातम् । अन्यथा विक्तव्यः स्यादिति ॥ २६॥

### साम्पराये तर्तव्याभावात्तथा ह्यन्ये ॥ २७ ॥

देवयानेन पथा पर्यङ्गस्थं ब्रह्माभित्रस्थितस्यार्थपथे सुइतदुष्कतिवयोगं कौषीतिकनः समामनित द्वयानं पन्थानमासाद्याग्निलोकमागच्छतीत्युपक्रम्य स आगच्छिति विरज्ञां
नदीं मनसैवाभ्येति तत्सुकृतदुष्कृते विष्यस्तमिति। तत्र यथाश्रुतमेव न हीनमिति प्राप्ते उच्यते। साम्पराये परलोकगमने
देहादुत्सर्पणकाले हानं कस्मात् कर्तव्याभावात्। न हि ताम्यामध्यथे प्राप्तव्यमस्ति। तस्मात्मागेव सन्नयं पुण्यपापश्रयः
पश्चात्पिठितः। कथं गम्यते। यतो ऽन्ये शाखिनस्ताण्डिनः शाख्या
यितस्थ प्रागेव हानं समामनन्तीति॥ २०॥

# छन्दत उभय।विरोधात् ॥ २८॥

कथं पुनः परकीययोः परसङ्कान्तिरिति । छन्दतः । सङ्कः हिपतो हि विदुषः ग्रुमं सङ्कल्पयति तस्य सङ्कतापत्तिर्य-स्तु द्वेषादिहितामिण्डति तस्य दुष्कृतम् । शास्त्रशमाण्यादेतद्ग-म्यते । धर्माधमन्यवस्थायां तदेव प्रमाणं न युक्तयः कमन्ते । तथास मन्त्रवर्णः तेन कृतादकतादेनसस्य विचादेवासः पि-पृता स्वस्तये । अकृतं प्रकृतमभिष्रेतम् । स्वृतिस्य । द्याप्यमानस्य यत्पापं द्यापमानं नियच्छतीति॥

पवश्चितन्म नुस्मृतिरुपपद्यते ।

प्रियेषु स्वेषु सुकृतमाप्रियेषु च दुष्कृतम् ।

विस्तुत्य ध्यानयोगेन ब्रह्माप्योति सनातनमिति ॥

उभयोः कौषीतिकशाख्यायनिश्चत्योरिवरोधादेवम् ॥ २८॥

गतेरर्थवत्त्वमुभयथा ऽन्यथाहि विरोधः ॥ २९ ॥

यदि पुण्यमपि निवर्तते किमर्था गतिरित्याश्रुद्धोच्य। गतेरर्थवस्वमुभयथा दुष्कृतिनृहस्या सुकृतिनृहस्या वोभाभ्यां प्रकाराभ्याम् । यदि पुण्यमनुवर्तेत तत्फलमनुभूयावृद्धिः
स्यात् । ततश्चेतेन मार्गेण प्रतिपद्यमाना इमं मानवमावर्ते नावर्तन्त इत्यनावृद्धिश्चतेविरोधः स्यात् । अनेन पथा गतस्यानावृद्धिः । अणुः पन्था विततः पुराणस्तेनैति ब्रह्मवित्तेजसः पुण्यकृषेति विद्याकर्माक्षिप्ता गतिर्विशिष्टदेशप्राप्तये युज्यते ॥ २९ ॥
यदाह ।

### उपपन्नस्तल्लक्षणार्थोपलब्धेलेकिवत् ॥ ३०॥ ः

उपपन्नो गत्युपवेशः। तस्य निमित्तं लक्षणं यस्यार्थस्य। तिविति
गतिः परामृश्यते। तल्लक्षणस्यार्थस्योपलब्धेः। पर्यक्किविद्यायां कथं कार्यम्रह्मप्राप्तिः तेन च संवादादिप्रयोजनं लिङ्गशरीरयुकस्य च कल्पते। यथा लोके करणवतां परस्परसंवादो एश्यते तमुद्यदुमद्रः सामभ्यः असाष्ट्रङ्मूर्त्तिरव्ययः स ब्रह्मिति
विश्वेय ऋषिर्वह्ममयो महानिति। तमाह केन मे पौंस्यानि नामान्याप्नोतीति प्राणनेति ष्र्यात्, केन नपुंसकानीति मनसेति, केन
स्त्रीनामानीति वाचेति, तमाहासु व खलु लोके यत्ते ऽसावि
ति पादा ब्रह्मणो जितियां व्युष्टिस्तां जितिं जयित तां व्यष्टिर्व्यस्तुते य पत्रं वेदिति। तद्वहारेण च परं ब्रह्मप्राप्तिमन्तरेण
लिङ्गिनवृत्त्यसुपपत्तेः नदीद्दान्तेन तत्रैवाप्युपश्चतेः। अत्राधिकरणे व्यास्यातारः केचितस्यमातिकल्पनया वर्णयन्ति गतेर्थ-

वस्वं सगुणविद्यायां श्रृयते निर्गुणविद्यायां नास्त्युपयोग इति । त त्र तेपामवाच्यनमिति फलगुत्वान्तिराकरणे न प्रत्युद्यते ॥ ३०॥ अनियमः सर्वासामित्ररोधः शब्दानुमानाभ्याम् ॥ ३१॥

कासु चिदुपकोशलिचायां पञ्चामिविद्यायां दहरविद्यायां गितः पठ्यते । मधुविद्यायां शाण्डिल्यविद्यायां च न भूयते । य- भैव श्र्यते तभैव नियम इति प्राप्त उच्यते । स्यादानिय- मः । नतु प्रकरणादिविरोधः । नेत्युच्यते । श्रुतिलिङ्गवाक्यप्र- करणादीनां सर्वेषामाविरोधः । कथम् । शब्दातुमानाभ्याम् । ये चेमे ऽरण्ये श्रद्धां तप इत्युपासत इति श्रुतः । श्रद्धातप इति विद्यान्तरशालिनो निर्दिश्यन्ते । श्रद्धापृर्वकं शानं तप इत्युच्य- ते । मोक्षसाधनत्वसुभयोः सामान्यक्षपमाश्रित्य तपः शब्दप्र- योगः । स्वृतिरपि श्रुक्कक्ष्णे गती ह्येत इति । द्विराम्नानमनु- चिन्तनार्थम् । अथवा अनियमदर्शनार्थे तत्र तत्रेयं गतिर्भवतीति । अनुचिन्तनं च सामान्यल्घम् ॥ ३१ ॥

### यावद्धिकारमवस्थितिराधिक।रिकाणाम् ॥ ३२ ॥

विदुषासिंदरादीना गन्वापवर्ग इति यदुक्तं तन्नोपपचते पुन्तरिप देहान्तरसुपपचते। कथम्। अपान्तरतमो नाम पुराणक्रिष-विष्णुशासनात्कालिद्वापरयोः सन्धौ व्यासः सम्बभूवेति स्मर्णात्। एवमन्येषां ब्रह्माविदां विशिष्ठप्रभृतीनां पुनक्त्पत्तेश्च श्र-वणात्। एवमन्येषां ब्रह्माविदां विशिष्ठप्रभृतीनां पुनक्त्पत्तेश्च श्र-वणात्। तत्रोत्तरम्। भिद्यते हृदयग्रन्थिः, तद्यो यो देवानां प्रत्यवुध्यत न स पुनरावर्तत इति च श्रुतेविदुषामपुनर्भवः। अधिकारे लोकानुत्रहार्थे व्यापारे भवास्तेषामाधिकारिकाणां व्या-सादीनां यावदिधकारमवस्थितिः ईश्वरानुशासनात् उपपन्ना। स्वकर्म चारव्धफलं तावता कालेन सपयित्वा।

ब्रह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसञ्चरे ।
पग्स्यान्ते कृतात्मानः प्रविद्यान्ति परम्पद्मिति ॥
नामादिप्रतीकोपासनेषु फलेयत्ताकथनार्थमधिकरणमिति केचित्। तद्युक्तम्। प्रतीकोपासनानां कर्मवत्परिमाणं पदान्तत्वात् ।
तद्वगतमेवेति अनर्थिका चिन्ता । प्रायेण—

गतानुगतिको लोको न लोकस्तस्यचिन्तक इति । अत एव तस्वकानं सुदुर्लभम् ॥ ३२ ॥ अक्षरिधयां त्विविरोधः सामान्यतद्भावाभ्या-

### मौपसदवत्तदुक्तम् ॥ ३३ ॥

वाजसनेयिनामेतहै तद्धरं गागिं विदित्वा ब्राह्मणा अन्तिवद्ग्त्यस्थूलमनण्वहस्वमदीर्यामिति । तथाथवंणे उथ परा तद्ध्यमधिगम्यते यत्र दृश्यमध्राह्यामिति प्रतिषेधवुद्धीनां व्यवस्था न दृहरादिविद्यासु प्राप्तः प्रकरणविरोधादिति प्राप्ते ऽभिधीयते । अक्षरिध्यां सर्वत्राविरोध अपरिप्रहः । कस्मात्सान्मान्यात् । प्रश्चक्षपपर्ययुदासस्य सर्वत्र समत्वात् । तद्भावाञ्च । तस्य प्रतिपाद्यस्य वह्मणः सर्वत्र भावादौपसद्वत । यथा जामद्यन्ये ऽहीने पुरोडाशिनीपूपपनित्सु सामवेदपितानां अनित्रे होत्रं वर्षवरस्य पितरं वैद्यानरमवसेकिमन्द्राय देवेभ्यो ज्ञुह्यतां हिवः स्वाहेत्यवमादीनां अध्वय्युणा याजुर्वेदिकेन स्वरेणोपांद्युत्वन प्रयोगः क्रियते । प्रधानवश्वित्वाद्गुणानाम् उपसद्ध्य याजुर्वेदिकाः । तदुक्तं शेपलक्षणे गुणमुख्यव्यतिक्रमे तद्र्थत्वानमुख्येन वेदसंयोग इति । विधिक्षपाः पुना राजन्यादयः पुरस्तिश्चान्तता इति विवेकः ॥ ३३ ॥

### ईषदामननात् ॥ ३४ ॥

द्वासुपर्णिति मन्त्रं परिवद्याधिकारे श्वेताश्वतरा आधर्वणिकाश्च पठान्ति। कठास्तु ऋतं पिवन्तः सुकृतस्य लोक इति। विद्याभेदो निर्देशादिति प्राप्ते भण्यते। विद्यक्तवमिति। ईषत् पतावनमात्रस्य द्वित्वसंख्यामात्रस्थितस्य वेद्यक्तपस्य उभयन्त्रामनात्। जीवकपानुवादेनेश्वरक्तपप्रतिपादनाविशेषात। सर्वत्र जुष्टं यदा पश्यत्यन्यभीशमित्युत्तरमन्त्रात्। इतरत्रापि यः सेतुर्जीवानामक्षरं ब्रह्म यत्परिमिति। तस्माद्धिकगुणोपसंहारः। एरिव्हाश्चेते त्रयो ऽपि वेदान्तास्तत्र ये ऽस्मिन् पादे पर्रावद्याविवारो नास्तीति प्रतिजानते तेषामानन्दादयः प्रधानस्येन्त्यवमादिविवारे विरोधः॥ ३४॥

### अन्तरा भूतग्रामवत् स्वात्मनः ॥ ३५ ॥ अन्यथा भेदानुपर्वतिरिति चेन्नो-पदेशान्तरवत् ॥ ३६ ॥(१)

यत्साक्षादपरोक्षाद्रह्म य आत्मा सर्वान्तर इति हि द्विः उपाईतकहोलप्रश्नयोरामनन्ति वाजसनेथिनः । ततोपदेशभेदो प्रदेत नेति चिन्तायामेकमेव प्रतिपाद्यम् । कस्मादात्मनो प्रन्तरानन्द्र आत्मान्तरतमः सम्भवति । भूतप्रामवदिति वैधम्योदाहरणम् । यथा पृथिव्या आपो प्रन्तरतमास्ताभ्यस्तेज इति । तस्मादिह भे- वाजुपपत्तिरिति वेशोपदेशवत् । यथोपदेशः प्रदनः प्रति- वचनात्मको भिद्यते तथोपदेश्यभेदेनापि भवितव्यमन्यथोप- वेश्वयानर्थक्यप्रसङ्गात् । अन्तरतमत्वं च जीवस्य शर्राराध- पेक्षया । यथा बलवान् देवदत्त इति न सिहाद्यपेक्षया । परमात्मनः पुनः सर्वापेक्षया सुख्यमेवान्तरतमत्वम् । अपरा योजना षष्ठे यथा नवकृत्वस्तत्त्वमसीत्यभ्यासे अन्यदन्यप्रति- पर्यायं प्रतिपाद्यं भिद्यते तथा द्वा । यस्ते कार्यकरणवृद्धि- विद्यानसन्तिव्यरिक्तजीवप्रतिपादनमितरत्र तु परमात्मप्रति- पादनम् । वह्नकृत्वं तूपास्यापासकप्रतिपादनपर्यवसानात् ॥ ३६ ॥

### व्यतिहारो विशिषन्ति हीतरवत् ॥ ३७ ॥

तथो ऽहं स्तो ऽस्तो सो ऽहमित्यादित्यपुरुषमधिक्तत्यामानन्त्येतरेयिणः । तथा जाबालास्त्वं वा अहमस्मि भगवो
देवते अहं वै त्वमासि इतीइवरणैक्यमात्मनश्च यातिव्यं न
व्यतिहार इति पूर्वः पक्षः । जीवात्मतायामीश्वरस्यानिष्टप्रसमादिति प्राप्ते ऽभिधीयते । व्यतीहारो व्यत्ययः कर्तव्यः
विद्वत्य दृष्टिः कर्तव्येत्यर्थः । यथेतरगुणाः सर्वात्मत्वप्रभृतयश्चिन्तनीयास्तथायं व्यतीहारः । यतो विशिषन्ति समाम्नातारः
परस्परं त्वमहमदं च त्वमसीति परमात्मभावनायां एकत्वं
रहोभवति । यदुक्तं जीवात्मतायामीइवरस्यानिष्टापिचरिति । तत्रानिराशौ क्षिप्तविस्फुलिङ्कवदुपाधितिरस्कारोपपसेरनवद्यम् ॥ ३७॥

<sup>(</sup>१) शाहुरभाष्यानुरोधात स्त्रद्रयमिदं वस्तुत एकमेव।

### सैव हि सत्यादयः ॥ ३८ ॥

षाजसनेयके स यो हैतत् महद्यक्षं प्रथमजं घेद सत्यं यक्षेत्यारभ्याप पवेदमग्र आसुस्ता आएः सत्यमस्जन्तेति प्रकृत्यानन्तरमुच्यते तद्यस्तस्यमसी स आदित्यो य एप पनस्मिन्मण्डले पुरुषो यक्षायं दक्षिणेक्षनपुरुष प्रत्यादि । तत्र पूर्वः पक्षः । हे पते सत्यविद्ये फलभेदारपूर्वत्र जयतीमा-न्छोकान्परत्र इन्ति पाप्मानं जहाति चेति प्राप्ते व्रूमः । सैव या पुरस्तात्मकृता। द्दीति हेती । प्रकृतसत्यक्षानात् तद्य-स्तत्यमिति च सर्वनाम्ना परामशीरस्थानविशेषसम्बन्धारसै-घोपदिश्यत इत्येकविद्यात्वम् । तस्योपनिषदद्वरहिमति च सर्व-नाम्नाङ्गान्तरे।पदेशः तस्य स्तुत्यर्थनिदं फलान्तरभ्रवणमित्य-दोषः । तथा चक्षुपीत्याज्यभागी चक्षुरेव भ्रातृत्यस्य हङ्क इति परार्थत्वात् फलश्रुतिरर्थवादस्तह्रदिति । अथवाहरहः भिन्युपनिषदोर्गुणफलसम्बन्धो गोदोह्यदर्थजादाहिषिः श्रेयानिति स्थितम् । ये पुनरिमांश्च सत्यविद्यां छान्दोग्ये हिरण्यकेशा-ङ्कितामुद्गीथविद्यामुदाहृत्य पकविद्यात्वमङ्गीकृत्य सत्यान् गुणा-तुपसंहार्यान् मन्यन्ते प्रकरणं श्रुति च बाधन्ते कर्माधिकृत-पुरुपविषया हि सोद्गीधमिक्तव्यपाश्रयाच तत्प्रकरणत्वाच आदिमध्यावसानेषु चोद्गीथकर्रुव्यापरश्चवणात्रथयज्ञामिति हि-रण्यगर्भोषासनमित्यवगम्यते । तत्युनः परमात्मचिषयमेतस्मीं-पदेशादित्युक्तमः ॥ ३८ ॥

### कामादीतरत्र तत्र चायतनादिथ्यः ॥ ३९ ॥

छान्दोग्ये यदिदमस्तिन् अहा पुर इत्युपकस्यापहतपा-प्मादयो गुणाः निर्दिष्टाः । वाजसनेयके तु कतम आत्मा यो ऽयं विज्ञानमयः पुरुषः प्राणेषु हृद्यन्तज्योतिकपकम्य वि-क्ञानात्मनः स्वप्नावस्थां च प्राज्ञेनात्मना सम्परिष्वक्त इति वर्णयित्वा संसारगतिश्च तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते प्-र्षप्रका चेति तदनन्तरमथाकामयमानो (?) यो ऽकामो निष्का-म इत्युक्त्वाथायमनस्थिको ऽदारोरः गाव आत्मा ब्रह्मैव लोक प्य सामानिति होयाचे स्युक्त्या स प्य सर्वस्येशानः स वा एप महानज आत्मा अजरो ऽमर इत्याच्चायते प्रक्रमभेदाद्धियाभेदप्रासिरिति । अत्रोच्यते । क्रामादि गुणजातं क्राम इति सत्यकामः सत्यसङ्कल्प इति गुणगणो लक्ष्यते तदित्य वाजसनेयके सङ्ग्रहीत व्यः विद्यात्याद्यञ्चेतरत्र । कस्मादायतनादिसामध्यात्समानं हृद्यं आयतनं सेतुत्वं लोकासम्भेदनप्रयोजनिमिति । यत्र परं व्रह्मोपास्यमुपिद् इयते सिद्धियादिषु तत्रापहतपाप्माद्यो भवन्ति । तैर्विना परमात्मत्वा जुपपत्तेः । तत्सर्वे एपरिवद्यासु गुणमेव । आनन्दादिगुणानां संसारिवहित्तहेत्नाम इयम्भावित्वादित्रस्य चात्रह्मत्वात् । पतावास्तु विशेषः सिद्ध्यादिषु गुणानां पृथक् चिन्तनं नास्तीति निर्गुणेत्युच्यते । फलं त्वविद्याद्यमन्तर्गुणदेवतापासनात्
तथाभूतं हि तहस्तु तत्प्राप्तौ सर्वप्रातिरिति ॥ ३९॥

#### आदरादलोप: ॥ ४० ॥

छान्दोग्ये वैद्यानरविद्यायां तयद्भक्तं प्रथमगागच्छेत् तद्योगियं स्व यां प्रथमामाहृति जुदुयात्तां जुदुयात् प्राणाय
स्वाहेत्यादिना पञ्चाहुतयो विहिताः । कालां वाक्ये वाविहोत्रशाद्दः श्रूयते । य पतदेवं विद्वानग्निहोत्रं जुहोति यथेह
स्विधिता वाला भातरं पर्शुयासते एवं सर्वाणि भूनानि
अग्निहोत्रमुपासत इति । तस्य भोजनलोपे लोपो ऽथालोप
इति । जावालानामाव्यवचनात्त्रहोप इति पूर्वपक्षः । पूर्वमतिथिभ्यो प्रशीयात् थथा वै दोषमग्निहोत्रं परस्य जुहुयादेवं तदिति व्यतिथिभोजनस्य प्राथम्यं निन्दित्वां स्वाविभोजनं प्रथमं प्रापयन्ती श्रुतिरादरं प्राणाग्निहोत्रं करोति ।
भग्निहोत्रज्वश्च धर्मातिदेशार्थो यथा कुण्डपायनामयने मासमग्निहोत्रं जुहोतीति । भोजनलोपे अग्निरन्थेन वा कर्तन्यम् ॥ ४०॥
इति प्राप्त स्विद्यान्तो प्रभिर्यायते ।

# उपस्थिते ऽतद्वचनात् ॥ ४१ ॥

उपस्थिते प्राप्ते भोजने अतः प्रथमाद्दताङ्गकात् प्रा-णाग्निहोत्रं कर्तव्यम्। कुतस्तद्वचानात्। तस्य भोजनार्थस्य हो- मसम्बन्धवचनात् भक्तप्रयोजको होमः। यथा सप्तमं पद्म्मिभृद्धातीति क्रमभ्युक्तैकहायनीविषयत्वात्सप्तमपद्गांगुप्रह्ण्णस्याप्रयोजकत्वमुक्तं पद्कर्माप्रयोजकं नयनस्य परार्थत्वादिति चतुर्थे। वैद्यानरोपासकस्य वाचिनकं पूर्वभोजनिम्त्यदेश्यः। स्तुतिर्वा विधिवाक्यगतं च नामधेयमितदेशकं सत्यामाकाङ्कायां काण्डपायनीयहोमं ऽत्राग्निहोत्रपदमर्थवादगतः तत्रातिदेशकं स्तुतिपरत्वात् । यथोपशयो यूपो भवतीति केन चित्साहर्थन सिद्धेन स्तुत्युपपत्तिरित्युकं सप्तमे॥ ४१॥

### तिनर्द्धारणानियमस्तद्दष्टेः पृथग्ध्यप्रतिबन्धः

#### फलम् ॥ ४२ ॥

सन्ति कर्माक्ष्यपाश्रयाणि विद्यानानि ओमित्येतद्श्वरप्रुपासीतेस्यादीनि तेषां निर्द्यारणमेकान्तभावः । तस्य क्रतुष्वनियमो
गोदोहनादिवदकत्वक्षत्वात्तदृष्टेष्टित्यनियमद्द्यानात्तेनोभी कुरुते यश्चैतदेवं वेद यश्च न वेदेति । यतः साङ्गकतुफलात्
पृथगेवाप्रातिबन्धः फलमुपासनानां कर्मफलस्यैवातिद्ययो ऽपतिबन्धो यदेव विद्या करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति इतरदिष कर्म वीयवदेव फलवदित्यर्थः ।
फलश्चित्रर्थवाद इति पूर्वपक्षादाङ्का ॥ ४२ ॥

### प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३ ॥

वाजसनेयके ऽध्यात्मं वागादीनां प्राणः श्रेष्ठो ऽवधारितो ऽधिदैवतमग्न्यादीनां वायुस्तथा छान्दोग्ये वायुर्वा व संवगं इत्यधिदैवमग्न्यादीनां वायुः संवगः। अवाध्यात्मं वागादीनां प्राण इति यः प्राणः स वायुरिति वायुप्राणयोरमेदश्चतेर्विद्येकत्वमध्यात्माधिदैवयोरिति प्राप्त उच्यते। विद्यामेदः स्थानमेदनियमः। तौ वा एतौ ह्रौ समुद्रौ वायुरेव देवेषु प्राणः प्राणेष्विति भेदव्यपदेशात्। अवित च वस्त्वभेदे ऽपि गुणमेदात्कमंभेदः प्रदानवत्। इन्द्राय राष्ट्रे पुरोडाशमेकादशकपालं निवेपेदिन्द्रायाधिराजायेन्द्राय स्वाराज्यायेनित । प्रदानमेदः। प्रसेपनानात्वम्। ततुक्तं सङ्कर्षे नानादेवता पृथक् त्वादिति ॥ ४३॥

### लिङ्गभूयस्त्वात्ताद्धे बलीयस्तदिप ॥ ४४ ॥

नेवं वंदमंत्र सदासीदिव वा इदमंत्र नैवासीसद्वस्तमन एव पर्शिशतसहस्राण्यपश्यदात्मनो मनोमयान्मनश्चित्तत्ते मनसेवा-धीयन्त मनसा वोयन्त मनसेव ग्रहा अगृद्धन्त मनसा स्तु-चन्त मनसा शंसन्त यित्राञ्चयक्षे कर्म क्रियते मनो वाच-मस्जत सा वाक् प्राणमस्जत । अनेन क्रमेण प्राणश्चश्वः श्रोत्रं कर्माग्निरिति स एकैक पतावान् भावानसौ पूर्वः त है ते विद्याचित पव तानेतानेवंविदे सर्वदा सर्वाणि भूतानि विचिन्वन्त्यपि स्वपते विद्यमा है वेत प्वंविद्श्चित्ता भवन्तीति । तत्र संशयः । किं कर्मात्मका अमी अग्नयः किं विद्यामया इति । ज्ञानात्मका इति सिद्धान्तं तावदाह लिङ्गभूय-स्त्वालिङ्गं सामर्थ्य तिकञ्चमानि भूतानि मनसा सङ्गल्पयन्ति तेषामेव सा कृतिरिति तान्वतानेवंविदे सर्वदा सर्वाणि भू-तानि चिन्वन्त्यपि स्वपते सुषुप्ताय चेत्यर्थः । तद्धि लिङ्गं-प्रकरणाद्वलीयः । तद्प्युक्तं शेषलक्षणे श्रुतिलिङ्गवाक्यप्रकरण-स्थानसमाख्यानां समवाये पारदौर्वल्यमर्थविप्रकर्पादिति पूर्वस्य ब-लोयस्त्वमुक्तम् ॥ ४४॥

अथं पूर्वपक्षः ।

### पूर्वविकल्यः प्रकरणात् स्यात् कियामानसवत् ॥४५॥

पूर्वस्यैव कियामयस्येष्टकाभिर्गिन चिन्वत इति विदितस्यायमग्निविकल्पः स्यात्तरप्रकार इत्यर्थः । यथासौ कत्वक्रं
तथायमगित्यर्थः । कथम् । प्रकरणिकयामानसवत् । यथा द्वादशाहस्य दशमे ऽहिन पृथिन्याः पात्रेण समुद्ररसनप्राजापत्यं मनोग्रहं गृह्वातीति मानसी किया कत्वक्रभेवमन्नापीत्यर्थः ॥ ४५ ॥

### अतिदेशाच ॥ ४६॥

इतम्र षट्त्रिंशत्सहस्राण्यग्नयो ऽर्काः तेषामेवैक एव ताषान् यावानसौ पूर्व इति क्रियात्वसादश्यादेवमुक्तम् ॥ ४६ ॥

ब्र. भा. - 13

### विद्येव तु निर्धारणात् ॥ ४७ ॥

तुराब्दात्पक्षव्यावृत्तिरेवकारो ऽवधारणे । विद्येवेयं मामसी स्वतन्त्रा निर्धारणात् । ते हैते विद्याचित प्रवेति ॥ ४७ ॥

#### दर्शनाच ॥ ४८ ॥

इतश्च ताम्बेतानवंविदे सर्वदा सर्वाणि भूतानीति ॥ ४८ ॥ श्रुत्यादिवलीयस्त्वाच न बाधः ॥ ४९ ॥

न प्रकरणेन लिङ्गादिवाधस्तेषां बलीयस्त्वात् । ते हैते
विद्याचित एवेति श्रुतेः सर्वदा सर्वाणीति लिङ्गम् । न हान्यधासर्वाणि भूतान्यस्य विचिन्वन्तीति युज्यते । मनोवृत्तिषु तूपपद्यते । पर्श्रिदात्सहस्राणीति च द्यातायुः पुरुपस्तत्र द्यातेषु
संवत्सरेषु यावन्त्यहोरात्राणि त्रीणि द्यातानि पष्टिश्च षष्टिस्वाहोरात्राणि भवन्ति तदीयामहोरात्रसख्यां मनोवृत्तिषु कल्पपित्वं व्यपदिद्यते विद्यया हैवैत एवंविदश्चित्ता भवन्तीति
प्रमाणत्रयं विद्यामयत्वप्रतिपादकम्। एवं हि प्रहणं च ऋत्वङ्गहाङ्गानिरुणद्धि॥ पृरु ॥

अनुबन्ध।दिभ्यः प्रज्ञान्तरपृथकत्ववत दृष्टश्च तदुक्तम् ॥ ५० ॥

इतश्च स्वातन्त्रयं मनआदिव्यापारेषु क्रियावयवानुबन्धानमन-सैवाधीयन्त मनसा चीयन्त मनसेव प्रहा गृह्यन्त क्रत्वक्षत्वे ममस्यारोपणमनर्धकम्। आदिशब्देन पूर्वोक्तातिदेशो व्यपदिश्यते। भेदे सत्यितिदेशो ऽवकल्पते प्रज्ञान्तरपृथक्त्ववत् । यथा शाण्डिन्यविद्याप्रभृतीनि कर्मभ्यो विद्यान्तरभ्यश्च पृथगवितप्रन्ते दष्ट-श्चोत्कर्षो ऽवेष्टे राजस्यप्रकरणे पिठतायाः । तदुक्तं भेदलक्षणे अवेष्टा यज्ञसंयोगात् क्रतुप्रधानमुच्यते इति। यदि ब्राह्मणो य-जेत बाईस्पत्यं मध्ये निधायाद्वतिमाद्वृति हुत्या तमभिधार-प्रतीत्यादिवाक्येन ब्राह्मणादिसम्बन्धो ऽवेष्टेविंधीयते ऽन्नाध-फलाय। यथाह श्रुतिरेतयान्नाद्यकामं याज्येदिति॥ ५०॥

# न सामान्यादप्युवलच्धेर्मृत्युवन्न हि लो-कापात्तिः ॥ ५१ ॥

न मानसग्रहसामान्यादिष मनश्चिदादीनां कियाह्नःवं केवछतुरुषार्थोपलञ्धेः । पूर्वस्मिन्मण्डलग्राह्मणसमाती स एष एव
मृत्युर्य एव एतास्मिन्मण्डले पुरुषो ऽयं दक्षिणश्चन्युरुषः स
एवंचिद् आत्मा भवति सो ऽमृतो भवति मृत्युर्शस्यात्मा भवतीति । तदेवावाण्याकाङ्क्षासिन्निधियोग्यतावदोन
सम्बध्यते । सामान्यफलं चोत्तरत्र श्रूयमाणम् ।

विद्यस्या तदारोहन्ति यत्र कामाः परागताः। न तत्र दक्षिणायसिनां विद्यांसस्तयस्थिन इति॥

न हि फलमन्तरेण विधिः समाप्यते। तदुक्तं चतुर्थे शुरथेकदेशः स इति। न च मानसग्रहतुरुयत्वात् कियाकृत्वम्।
न हि किञ्चित्सादयं कस्य चिन्नास्ति मृत्युवत्। यथा स
एव मृत्युर्थ एप एतस्मिन्मण्डले पुरुप इति अग्निर्वे मृत्युरग्न्यादित्यपुरुषयोर्न सादद्यादेकतापत्तिः। यथा चासी वा व
लोको गौतमाग्निचित् इत्यनन्तरे लोकम्पृणाब्राह्मणे अग्निरिति न
ह्यानेर्लोकापत्तिलोकस्य चाग्न्यापत्तिः॥ ५१॥

## परेण च शब्दस्य ता।द्विध्यं भूयस्त्वात्त्वनुबन्धः ॥५२॥

परस्ताद्रप्ययं वा व लोक एपो अनिवित् इत्यनन्तरे लो-कम्पृणात्राह्मणे ताह्मिश्यं विधायित्वं दाव्दप्रयोजनं लक्ष्यते । त-श्र हि विद्याया तदारोहतीति विद्यामाहात्म्यं द्दीत तत्सा-मान्यादिहापि विद्याविधित्वम् । भूयांसो अन्यवयद्याः सम्पातियत-व्याः विद्यायामित्येतस्मात्कारणाद्गिननानुव्य्यते विद्या न कर्माङ्गत्वात् । तस्मान्मनश्चिदादीनां विद्यात्मकामिति ॥ ५२ ॥

### एक आत्मानः शरीरे भावात् ॥ ५३ ॥

मनश्चिदादयो विद्याविधयः पुरुषार्था इत्यनन्तरमुक्तं एको ८सौ पुरुषो यदर्थास्तु परलोकफलविधय इति तत्प्रसाधना-र्थमारभ्यते । तत्रात्मनो ८भावमेके लोकायतिका मन्यन्ते । कुतः । शरीरे सित चैतन्यस्य भावात् असित चाभावात्तस्रमंधैतन्यं शरीराकारपरिणतेभ्यो भूतेभ्यश्चैतन्यमुत्पद्यते इति। तथा बाई-स्पत्यानि स्त्राणि पृथिव्यप्तेजो वायुरिति तत्त्वानि तत्समु-दाये शरीरेन्द्रियविषयसंशा तेभ्यश्चैतन्यं किण्वादिभ्यो मदश-किवाद्विद्यानामिति॥ ५३॥

अत्राभिधीयते ।

व्यतिरेकस्तद्भावभावित्वास तूपलाव्धवतः॥ ५४ ॥

तुराव्दः प्रक्षज्यावृत्त्यर्थः। न शारीरधर्मश्चीतन्यं तशोक्तज्यतिरे-कस्तस्याः स धर्मश्चेतन्यमित्यर्थो येन परिणतानि भूतान्युपल-भ्यन्ते स तेभ्यो व्यातिरिक्तस्तदुपलब्धावदयमभ्युपगन्तव्यः । न ह्युपलभ्यो घटादिरेवोपलब्धा । ब्राह्यब्रहीत्रोर्भेदानुभवात् । उपल-ब्धिवत्। यथोपलब्धादन्योपलब्धिः। सा कस्मादभ्युपेयते। अपरो-क्षत्वादेवं चेदुपलब्धाप्यपरोक्ष पव । उपलब्धा उपस्म उपलाब्धि त्रितयं प्रत्यक्षम् । उपलब्धा तावत्स्वयं प्रसिद्धः प्रमाणं प्रमेयं च तत्सापेक्ष्यमचेतनत्वात् । सर्वो हि लोकः स्वमात्मानं प्रत्यभि-जानाति जाग्रत्स्वप्रसुखुप्तावस्थात्रयव्यतिरिक्तं सो सन्धत्ते । यस्त्वमात्मानं निराकरोषि किमहमस्भीति प्रत्येषि कि वा नेति। यदि न प्रत्येषि को वा निराकर्ता। अथ प्रत्ये षि त्वमेवासौ निराक्रियमाणस्यात्मत्वात् । न ग्राभावप्रत्ययः प्रमातर्यास्पदं लभते । अभावशानस्यापि प्रमातारमनाश्रि-त्यानुपपत्तेः। प्रमेये हि घटादावस्ति नास्ति प्रत्ययौ पर्यायेण प्रवर्तेते । न च रारीरधमत्वं तद्धभवैधर्म्यात् । ये हि रारीरधर्मा क्रपादयः तेषां तद्भावभाषित्वात्। यावच्छशरीरभावित्वात्। सु-तशरीरे अप्यनुवृत्तेरन्यदावच्छशरीरमावि चैतन्यम् । धर्मस्य हि क्रिधा निवृत्तिराधारविनाशाद्वा विरुद्धधर्मसमादेशाद्वा । यथा इयामस्य कुम्मस्य रक्तगुणयोगान्निवृत्तिः । नतु चैतन्यं तत्रापि विरुद्धं धर्मान्तरम् । अत्रोच्यते । प्रायेण प्राकृतानां ल-ज्ञापरित्यागः पाण्डित्यकारणं सति शरीरे चैतन्याभावः क-थमिति पृष्टे स एव चैतन्याभावो हेतुरुपदिश्यते स्वया । न हि साध्य एव हेतुर्भवति । न हि इयामत्वाभावः इयामत्य-

निवृत्ती हेतुः किन्तु गुणान्तरम । न चार्चतन्यं नाम किञ्चि-द्गुणान्तरमस्ति । ननु च कार्कस्यादिर्यथा सत्यपि दारीरे अपैति तद्धमः सन् । तत्र युक्तं मृदुत्वस्थूलत्वादीनां निर्शत्त-हेतुत्वात किं चक्षुः शरीरसमवायित्वेन प्रतिभासन्ते द्वपाद-यस्त तद्धर्मा भवन्तु संवेदनसामर्थ्यात् । कदाचिकैतन्यतत्समधा-यित्वेन गृह्यन्ते । चेतन्यविशिष्टे शरीरे श्राह्ये ऽभ्युपगम्यमाने ऽन्य-धतन्यं करुपयितव्यं गृहीतत्वेन तस्यान्यामित्यनवस्थेति व्य-तिरेको बलादापद्यते चतन्यशरीरं न सम्भवतीति भौतिक-त्वात्कुम्भादिवत् । हिताहितप्रवृत्तिनिवृत्त्यसम्भवादचैतन्यं फु-म्भादीनामस्मदादिवत् । आगमाचोत्क्रान्तिगत्यागातिप्रातिपाद-नात् व्यतिरिक्तत्वं नित्यत्वं चैवं प्रमाणत्रयसिद्धो ऽस्माकमात्मा । यत्त शरीरे भावादिति व्यतिरेको ऽसिद्धः शरीराभावे तदभावः हेत्वभावादिति स्थितम्। मदशक्तिवदित्ययुक्तं दृष्टान्ताभिधानं वैध-म्यात्। अवद्यं कस्य विच्छिक्तिभैवति बीजस्याङ्कुरदाकिरग्नेदंह-नशक्तिरिति । यदि शरीरव्यतिरेकेणापरिणतस्य महाभृतस्य प-रिणतस्य वा चैतन्यशाक्तिर्धश्येत ततो दृष्टान्तो ऽयुक्तस्तद्भा-वात् कायकार्य चैतन्यमिति प्रतिज्ञामात्रमिति ॥ ५४ ॥

अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ॥ ५५॥

ओमित्येतदक्षरमुद्रीथमुपासीत लोकेषु पञ्चविधाः सामोपा-स्तित उक्थमुक्थमिति वै प्रजा वदन्ति तदिदमेवोपमन्थमयं वा व लोक एषो ऽग्निश्चित इत्येवमाद्याः प्रतिशाखासु प्रत्ययं विधीयमानाः व्यवतिष्ठेरन् । येन स्वरादिविशेषेण यस्यां शा-खायामुद्रीथादयः पञ्चन्ते तद्विशिष्टा एव भवेयुर्न शाखान्तर-गतोद्रीथाद्याश्रयाः सन्निधानादिति प्राप्ते ब्रूमः। उद्गीथाङ्गप्रतिब-द्धाः प्रत्यया न प्रति वेदं किन्तु सर्वशाखाविद्दितास्युर्यस्मा-दुद्गीथादिश्वतिरिविशिष्टा सिक्षिधं बाधते । क्रतुमध्यगताश्चो-द्राथादयः प्रत्ययाश्रया न तत्रं सिक्षिधिवशेषः। सर्वशाखाप्रम-वस्वात्कतोः॥ ५५॥

मन्त्रादिवद्वा ऽविरोधः ॥ ५६॥

· चार्थे वाशब्दः । शास्त्रान्तरविहितो मन्त्रः कुटक्रस्तिति

शासान्तरेष्यपेश्वते । कुक्कुटो ऽसीत्यम्मानमादचे कुटरुरसीति षेति मैत्रायणीयानां प्रयाजा न सन्ति तथाप्यन्नूर्ध्वगुणविधि-भैवति । समानतन्त्रा होतव्या इत्यादिप्रहणम् ॥ ५६ ॥

भूमनः ऋतुवत जायस्त्वं तथाहि दर्शयति ॥५७॥

वैद्वानरिवधायां छान्दोग्ये कि समस्तोपासनं कर्तव्यमथ ध्यस्तोपासनमपीति। दिवमेव भगवो राजिति होवाचेति मत्येकश्चतेः फलसङ्कीर्सनाथ व्यस्तोपासनप्राप्तावुच्यते। भूम्नः समग्रोपासनस्य ज्यायस्त्वं प्रशस्तता प्रमाणवस्त्वम्। कथम्। उप-क्रमोपसंहारयोरेकवाक्यत्वात्। यथा वैद्यानरं द्वाद्शकपालं निर्वित्पुत्रे जाते इति। मूर्को ते व्यपतिष्यदिति देषदर्शनास् कृतुवत्। यथा पौर्णमासादीनां साम्नानामेकः प्रयोगः फलाय भुतिभ भवति यथा न्याय उक्तो ध्स्माभिः। तथा व्यस्तोपासनं व्यावत्यं समग्रोपासनत्वमेवानुकृष्य स सर्वेषु लोकेषु सर्वेषु मूतेषु सर्वेष्वात्मस्वक्षमन्तिति॥ ५७॥

#### नाना शब्दादिभेदात ॥ ५८ ॥

शाणिकव्यविद्यादीनामणि समुचित्योपासनं ज्यायो जनतर-न्यायेन । यथा चाग्निहोत्रादीनां समुचित्य प्रयोगस्तथात्रापीति प्राप्त उच्यते । नानेति । भेदेनोपासनं कर्तव्यं न समुचित्य । प्र-तिप्रकरणमुपासनाविधीनामन्योन्यनिराकाङ्कृत्वात् । कथम् । षाव्या-दिभेदात् । शब्दान्तराभ्याससंख्यासंग्रागुणप्रकरणानि कर्मभेदप्र-माणानि भेदलक्षणे दिशातिनि तैरेवात्रापि भेदसिद्धिर्भेदोपासी-त स कतुं कुर्वतिति स्वक्रपाभेदे ऽपि विधयस्य पुरुषप्रययस्य गुणफलानुबन्धात्तत्स्वक्रपं भिद्यते । यथेष्टिपश्चसोमादीनाम् ॥ ५८॥

### विकल्पो ऽविशिष्टफलत्वात् ॥ ५९ ॥

किमासु विद्यासु फलार्थिनां समुख्येन प्रयोगो ऽग्निहोशा-दिवद्थवा विकल्पित इति।समुख्योऽग्निहोशादिवादिति पूर्वः पक्षः। विकल्प इति सिद्धान्तः। कस्मात्। आविशिष्टफलत्वात्। अपव-र्गमासिरकफलमेकार्थास्तु विकल्पेराकृति न्यायात्। यथा जीनियययोरेकं कार्यमन्योग्यनिरपेश्वसाधनभावोपदेशाद्विकल्पस्त-द्वयत्रापीति ॥ ५९ ॥

# काम्यास्तु यथाकामं समुचीयेरस्न वा पुत्रहेरवभायात्॥ ६०॥

प्रत्युदाहरणस्त्रम्। स यो नाम ब्रह्मेत्युपास्ते यावनान्नो ग-तं तत्रास्य यथाकामचारो भवति स य एतमेवं वायुं दि-वां वत्सं वेद न पुत्ररोदनं रोदितीति। काम्यास्तु यथा कामं यथाफलं यावन्ति फलानि प्रार्थयते तथ्पासये समु-चेतन्याः यथेकफलमिञ्छति तदैकमेव कुर्यादित्यनियमः। पूर्वेक्तिहत्वभावादिति॥ ६०॥

### अङ्गेषु यथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥

कस्याक्षेषुवृगीथादिषु यथाश्रयभावः प्रत्ययानां तेन ते-न वेदेन विहितानां यथाश्रयस्तोत्रशस्त्रादयो नित्यास्तथाश्चि-ता एत्यर्थः ॥ ६१ ॥

#### शिष्टेश्व ॥ ६२ ॥

इतश्च यथा स्तोत्रादीनां शिष्टिः शासनं विधानं तथा प्रत्ययानाम् ॥ ६२ ॥

#### समाहारात् ॥ ६३ ॥

होतृषद्दनाद्धेवाऽपि दुरुद्गीथमनु समाहरतीति यः प्रणवः स उद्गीथ इत्येकत्वविद्यानसामर्थ्यादुद्गाता स्तोत्रवैगुण्यसमुत्प-षं होतृकर्मणः शंसनात्समाद्धातीति समुख्यं दर्शयति॥ ६३॥

### गुणसाधारण्यश्चतेश्च ॥ ६४ ॥

इतश्च । विद्यागुणस्योङ्कारस्य वेदत्रयसाधारण्यश्रवणात् । ओमित्याश्रावयत्योमिति संद्रात्योमित्युद्गायतीति तदाश्चितस्य प्रत्ययस्य साधारण्यमित्यभिमायः । नचु पुनरुक्तमेतिक्वरस्तो-नियतो ऽङ्गभावः पृथग्ष्यः प्रतिवन्धः फलमिति । अत्रोष्यते तदेवा-श्चिप्यते । कथमाश्रयासम्बन्धस्यावद्यं विधेयत्वात् । अन्यथा ब-हिरपि प्रयोगः स्यात् । ततश्च प्रयोगवचनेनाश्चयददाश्चितस्यो- पादानाषित्यप्रयोगे यस्य ऋत्विजो यदुपासनमुक्तं न कर्तव्यम् । अङ्गातरवत् प्रयोगवचनोपादानविशेषात् । यथा यस्यपर्णमयी जुहूर्भवति न स पापं श्लोकं भूगोतीत्याश्रयसं-म्यन्धो ऽवद्यम्भावीति कत्वर्थता । अत्र वाक्यान्तरेण क्योपनिषदेति फलस्य विधानात्तद्पि भवतीत्युच्यते । नाश्र-यसम्बन्धो ऽत्र विधातव्यः प्रयुज्यमानोद्गीथाद्यदेशेन मनो-वृत्तिमात्रविधानात्, । न चोद्गोधादयः कतोर्वहिर्विद्यन्ते नै-मित्तिकत्वात् मध्यर्थादिवत् । अधिकृताथिकारित्यसिद्धं गोदो-इनादिवत् । तथा तत्राष्प्रणयनमाधित्य गांदोहनं फलं साध यति प्रणयतिशब्दोपादानसामध्यीदाश्रयत्वसिद्धरेवमत्रापि । पर्ण-तु जुहूसम्बन्धस्यावद्यंभावित्वासत्सम्ब-वाक्य सापूर्व विधातव्यमिति फल्रश्चतरर्थवादः । अन्यथा बा-ष्यभेदप्रसङ्गात् । इह तु वाक्यान्तरे स्ववाक्ये वा यत्फ-लमुक्तं तदेवमुक्तमन्तरकृत्वादनारभ्याधीतत्वाचेति तदेव स्थि-तं पृथक्पातिबन्धः फलमिति॥ ६४॥

तदेतदुच्यते—

### न वा तत्सहभावाश्रुतेः ॥ ६५ ॥

न वेति ब्यावृत्तिः । न प्रत्ययानां क्रत्वर्थत्वात् स्वाङ्गाः नामुपसंहारं करोति ज्योतिष्टोमादिविधिः पुरुषार्थास्तु प्रत्यया इति वैषम्यम् । अत एवावश्यं कर्तब्यताभावात् प्रत्ययाः कहपसूत्रकारैने निबद्धाः ॥ ६५ ॥

### दर्शनाच ॥ ६६॥

इतश्च प्रत्यवानामसहभावो दर्शनादेवंविदहं ब्रह्म यंश्व यजमानं सर्वोश्चितिं अभिरक्षतीति ब्रह्मणो विद्वत्तया सर्वेषां पालनं श्रुवन्मत्ययनित्यतां दर्शयित ॥ ६६ ॥

> रति भास्करीयब्रह्मसूत्रभाष्ये तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः समाप्तः॥

# अथ नृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः ।

### पुरुषार्थो ऽतः शन्दादिति बादरायणः ॥ १ ॥

पुरुषस्य प्रयोजनं ब्रह्मप्राप्तिरतो ब्रह्मज्ञानात् । कुतः । प्रमाणात् । ब्रन्दात् । इति बान्दोऽवधारणार्थः । सम्यग्न्ञानं पुरुषार्थनेव न तत् कृत्यर्थमिति भगवान् वाद्रायणा मन्यते ऽस्म । कः पुनः बन्दः । तरित शोकमात्सवित् स यो इ वैतत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मविद्यमोति परं सर्वाध्य लोकानामितीति । अपूर्वः पक्षः प्रारभ्यते । यद्येवं किमर्थः सिद्धान्तोपक्रमः कि वात्र प्रतिपाद्यमिति वक्तव्यम् । उच्यते । स्वत्र सिद्धन्तोपक्रमः कि वात्र प्रतिपाद्यमिति वक्तव्यम् । उच्यते । स्वत्र सिद्धन्तोपक्रमः स्य द्वयो गितः पूर्वपक्षविषयज्ञानार्थं तस्य वा दौर्वल्यप्रकरः नार्थं सिद्धान्तहेतुं ज्ञात्वा तिक्षरासेन प्रत्यवस्थानोपपत्तेः । शात्मज्ञानं कर्माङ्गयत्यथ्रवणं च स्तुतिमात्रकाश्रम्यं श्रांतम्मास्त्रमानतरं स्मार्तं विकलेन्द्रियादिविषये चरितार्थमिति मामासक्रमतं तद्त्र निरस्यते । स्थिते ऽस्मिन्पुरुषार्थं ज्ञाने कर्मसमुचितता ततः सिद्धिरिति यज्ञादिश्रुतेरश्वविद्यत्र वक्ष्यति । तदेतद्विपक्षरणतात्पर्यम् । अन्ये केवलादेव ज्ञानाद्त्रैव पुरुषाः थिसिद्धः प्रतिपाद्यत् इति मन्यन्ते तात्पर्यापरिज्ञानात् ॥ १ ॥

# शेषत्वापुरुषार्थवादा यथा ऽन्येष्विति जोमिनिः ॥ २ ॥

कर्मशेषत्वात् कर्तुरात्मनः तत्सन्द्रावनाश्वापनेनोपनिपदां क-भौषयोगित्वम् । लौकिके पुनर्व्यवहारो नास्ति तत्सन्द्रावा-योगः सर्वथोपपत्तः फलश्रुतिरर्थवादः। यथा यस्य पर्णमयी जुद्दर्भवति न स पापं इलोकं शृणोति यदक्के चक्षुरेव म्ना-तृब्यस्य वृक्के यत्त्रयाजा इज्यन्ते वर्म यजमानस्य भ्रातृब्यस्याभि-भूत्यै इति जैमिनिराचार्यो मन्यते स्म ॥ २ ॥

#### आचारदर्शनात् ॥ ३ ॥

ब्रह्मविदामप्याचारदर्शनात् । जनको ह वैदेहो बहुदक्षिण्<mark>न बजते ॥ ३ ॥</mark>

#### तच्छतेः ॥ ४ ॥

कर्मदोषत्वधवणात् । यदेव विद्याया करोति श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति ॥ ४ ॥

#### समन्वारम्भणात् ॥ ५॥

ते विद्याकर्मणी समन्वारभेते इति ॥ ५ ॥

### तद्वतो विधानात् ॥ ६ ॥

विधावतः कर्मविधानात् । आचार्यकुलाहेदमधीत्य यथा-विधानं गुरोः कर्मातिशेषेणाभिसमावृत्य स्वे कुटुम्बे गुनौ देशे स्वाध्यायमधीयान शति । अर्थाववीश्रपर्यन्तः स्वाध्यायवि-धिरिति स्थापितम् ॥ ६॥

#### नियमाच्च ॥ ७॥

रतश्च कुर्वन्नेवेह कर्माणि जिजीविषेच्छतं समाः यावर्ज्जावमः ग्निहोत्रं जुहुयादिति ॥ ७ ॥

थय सिद्धान्तः।

### अधिकोपदेशात्तु बादरायणस्यैव तद्दर्शनात् ॥ ८ ॥

तुश्ववदः पक्षव्यावृत्यर्थः । कर्तृभोक्तृत्वरूपात्संसारिणो जी-वाद्धिको ऽसंसारी ईश्वरः समस्त्रपश्चधर्मरहितो ऽद्वितीयः सत्यक्षानानन्तलक्षणस्तस्य सर्ववेदान्ते रूपदेशान् । तज्ज्ञानस्य कर्मानुपयोगात् प्रकरणाद्यभावाश्व कर्माङ्गःवं करुपयितुम-शक्यम् प्रयाजवत् । आत्मक्षानं तु स्वप्रकरणगतेनैय निराकाङ्श्रं नास्यशेषत्वं प्रतिपद्यते । स्थितमेवं पुरुषार्थों ऽत इति वादरायणस्य मतं तद्दशनात् । यः सर्वश्रः स-वंविदिति ॥ ८ ॥

# तुल्यं तु दर्शनम् ॥ ९ ॥

वकर्माक्षत्वे ऽप्यस्तीत्यर्थः । एतद्ध स्म वै तद्विद्वांस आधुर्ऋषयः कारुपेया किमर्था वयमध्येष्यामहे किमर्था वयं
यध्यामह । एवं वे तमात्मानं विदित्वा ब्राह्मणाः पुत्रैषणायाश्च वित्तैयणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचार्य चरन्तीति । किमर्था वयमिति संहिता विज्ञानस्तुत्यर्थे नाध्ययनादित्यागविधानम् । सर्वथा ज्ञानस्य प्राधान्यमिनप्रेतम् ॥९॥

### असार्वत्रिकी | १०॥

यदेव विद्ययेति श्रुतिः सर्वत्र न भवत्युद्गीधसम्यन्धात्। उ-वृगीधोपासनायाः कर्माङ्गत्विमप्रमेव ॥ १० ॥

#### विभागः शतवत् ॥ ११॥

विद्यान्यमारभते कर्मान्यभिति विभागः । तथाप्यनश्चत्वमात्र-विद्यक्षयोन्यस्तमिदं रूप्टव्यम् ॥ ११ ॥

#### अध्ययनमात्रवतः ॥ १२ ॥

अध्ययनतदाक्षिप्तक्षमैक्षानवतो ऽध्ययनस्य ज्ञानार्थत्यात् ते-न च कर्माधिकारोपपत्तेः कर्माक्षं नात्मज्ञानमित्यभिष्रायः ॥१२॥

### नाविशेषात् ॥ १३ ॥

विदुषो ऽध्ययनस्य ज्ञानार्थत्वात् तेन च कर्माधिकारो-पपत्तेः विदुषो ऽविदुषश्चाविदेषात् कुर्वन्नेवेति ॥ १३ ॥

### स्तुतये ऽनुमतिवी ॥ १४ ॥

पूर्वन्नापरितोपात् परिहारान्तरं प्रकरणात् । विद्यास्तु-तये ऽनुमतिः कर्मानुक्षा क्रियते न वर्म छिप्यते नर इत्यनेना- भिसम्बन्धात् । ज्ञानस्यैतत्सामध्यं यत् जीवे कर्मेकुर्वति विदुषि न छेपो भवतीति ॥ १४॥

### कामकारेण चैके ॥ १५॥

अपि चैके शाखिनो विदुषामिच्छानुरोश्चेन प्रजादिपरित्याग-मामनन्ति कि प्रजया करिष्यामो येषां नो ऽयमात्मायं लोक इति विद्याप्राधान्यं दर्शयति ॥ १५ ॥

### उपमर्दञ्च ॥ १६ ॥

यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूतत् केन कं पश्योदिति आत्मस्व-क्रपस्थस्य विषयेन्द्रियजसमस्तसांसारिकक्केशोपमईमामनन्तीत्यर्थः। अतो न कर्माक्कम्॥ १६॥

### ऊर्ध्वरेतासु च शब्दे हि॥ १७॥

इतश्च विद्यायाः स्वातन्त्रयं नाग्निहोत्राङ्गता । कथम् । ऊ-ध्वेरेतस्सु निव्यत्त्राम्यधर्मेष्वाश्रमेषु श्रूयते यतस्ते चाश्रमवा-दिके शब्दे दृदयन्ते । त्रयो धर्मस्कन्धा ये चेमे ८रण्ये श्रद्धा तप इत्युपासते एतमेव प्रवाजिनो लोकमिच्छन्तः प्र-यजन्तीति ॥ १७ ॥

### परामर्श जैमिनिरचोदना चापत्रदति हि ॥ १८ ॥

त्रयो धर्मस्कन्धा इति प्रसिद्धानामाश्रमाणां सामोपासन-विधिप्रकरणे तायमाने ततो ऽपदृष्य स्वतन्त्रस्य प्रणवोपासनस्य स्तुत्यर्थे परामश्रमनुवादं जैमिनिराचार्यो मेने न तेषां विधा-नम् । कस्माद्चोदन।द्विधायकशब्दाभावात् । अपि चापवदति बीरहा एप देवानां यो ऽग्निमुद्धासयते आचार्याय प्रियं धनमाहृत्य प्रजातन्तुं मा ब्यवच्छेत्सीरिति ॥ १८ ॥

### अनुष्ठेयं बादरायणः साम्यश्रुतेः ॥ १९ ॥

ं अनुष्ठेयमाश्रमान्तरं वादरायण आचार्यो मन्यतं स्म । गाई-पत्येन तुल्यश्रवणादाश्रमान्तरस्य । त्रयो धर्मस्कन्धा इत्यनुवादा-च स्मृतीना श्रुतिमुळत्वं सिञ्जम् । १९ ॥

### विधिर्वा धारणवत ॥ २०॥

अथवा न परामरीमात्रमाश्रमान्तराणां किं तर्हि विधिः। क-स्मात् । पुनः श्रवणे चैकवाक्यतां भिस्वा विधिरुपगम्यते अन्यतः प्राप्त्यसम्भवात् धारणवत् । यथा दिष्टं गताक्षिहोत्रे श्रूयते। अधस्तात्सामिधं धारयन्नजुद्रवेदुपरि हि देवेभ्यो धारय-तीति भिस्वा वाक्यमुपरि धारणमपूर्वत्वाद्विधीयते । तदुक्तं द्रोप लक्षणे विधिस्तु धारणमपूर्वत्यादिति । निर्वाताधिकरण-प्रदेशे ऽतुवादो विधिर्वास्तु सर्वथा सन्त्याश्रमाणि श्रुत्यनुद्धा-तानि नैकाश्रम्यतेत्यभिप्रायः न पुनर्वाक्यभेद एवकान्तेन वि-वक्षित इति केचित् । अत्राष्टुः । ब्रह्मसंस्थ इति परिवाजको निर्दिश्यते पारिशेष्यात् । त्रय प्येत्यत्र वैखानसो गृह्यते त-स्य तपः प्राधान्यात् न भिक्षुरतः पारिशेष्योपपत्तिः । सर्व पते पुण्यलोके भवन्तीति च विरोधात् पुण्यलोकाश्चा-मृतभाजश्चेति । न हि भवति देवदत्तयश्चदत्तौ मन्दप्रश्नौ तयो-रन्यतरो महाप्राज्ञ इति । अत्रान्वे प्रति हुवते । नायं रूढदा-ब्दो ब्रह्मसंस्थ इति योगिको प्यं ब्रह्मणि संस्था यस्येति । जातिशब्दो गुणशब्दो यौगिको वा साम्निहितं विशेषं नाति-वर्तते। यथा गामानय पथिकाय वेतनं देहीति । स्थितश्चाग्ने-याधिकरणे अयं न्याय आग्नेय्याग्नीध्रमुपतिष्ठत इत्यत्र । यदि प-रिवाजकः तपः शब्देन सन्निधापितस्ततस्तस्येह प्रहणं ना-र्थेन तस्यामृतत्वाशास्त्रतरां भिञ्जः तपः प्रधानो ऽष्टग्रास-शीचातिरेकादिनियमात् । भवति च सामान्येनोभयव्यपदेशो य-थोद्धिजामित स्वेदजस्यापि । ब्रह्मसंस्थता च ब्रह्मनिष्टोच्यते सा च सर्वाश्रमाणामाविशिष्टा। न चोङ्कारालम्यनं ब्रह्मानुचिन्तन-मितरेवामशक्यमिति शक्यं कर्तुम् । ननु तेवां कर्मप्रधानत्वाद-शक्यमिहोच्यते । किमिदं प्राधान्यम् । न तावत्कमीत्मानं लभता-मिति तदनुष्ठीयते किन्तु पुरवार्धतया । तथोक्तं कर्माण्यपि जैमिनिः फलार्थत्वादिति । पुरुषस्य चार्थः स्वर्गो ऽपवर्गो वा । अपवर्गार्थी तदीयं कर्म तद्रथमेव ब्रह्मार्पणन्यायेन क्रियमाणं भवति । अत एव ज्ञानकर्मणोरेकप्रयोजनत्वादविरोधः। तथा

चाह स य आत्मानमेव लोकमुपास्ते न हास्य कर्म क्षीयत १ति। स्वतः क्षणिकमपि अक्षयफलत्वाद्श्वयमुच्यते । यदि च कर्मसम्बन्धमात्रेणासृतत्वं नास्तीत्युच्यते परिवाजकस्यापि न स्यात् । तस्यापि शौचाचमनस्रानभिक्षाटनादिकमे कायिकं वा-चिकं मानसं तच्चापिरहार्ये धियमाणशरीरस्येति न कस्य चि-न्मुक्तिः स्यात् । तस्मात्सर्वेषां यथायोगं ब्रह्मनिष्ठतात्पर्य तान्नेष्ठतोच्यते न व्यापारान्तरीपरमम् । यथा स्वाध्यायनिष्ठः त-पोनिष्ठ इति । यदुक्तं विरोधादिति । तद्युक्तम् । अवस्थान्तरापेक्ष-या अविरोधात्। केवलकर्मिणः पुण्यलोकास्त एव ब्रह्मसंस्था अमृतत्वभागिन इति । स्यान्ते ऽप्यविरोध एव । कथम् । यदि ताव-न्महाप्रज्ञतान्यतरस्य विधीयते तत्रैव यचनव्यक्तिर्मन्दप्रशौ ताबु-भौ तयोरन्यतरः शास्त्रस्थो महावाद्यः स्यात् । अथवानुवादः पूर्व मन्दप्रज्ञावभूतामिदानीमन्यतरो महाप्राज्ञो वक्ता रति काल-भेदाद्विरोधः । अवद्यं चाश्रमकर्म यतिनापि कर्त्तव्यमन्यथा प्रत्यवायात् । सर्वकर्मत्यागस्य च मिथ्यासङ्गरुपत्वात् । यच तैत्तिरीयके वचनं न्यासमेवापरे ऽवश्चदिति । तत्र न्यास इति ब्रह्मेति निर्वचनात् ब्रह्माभिधीयते न कर्मत्यागः । तस्य ब्रह्मणः सर्वेतपसां परत्वं युज्यते तत्त्राप्यत्वात् ॥ २० ॥

# स्तुतिमात्रमुपादानादिति चेन्नापूर्वत्वात ॥ २१ ॥

स पप रसानां रसतमः पराध्यों ऽष्टमो यदुद्गीथ इत्येवमादि स्तुतिमात्रभुद्गीथाद्युपादानात् । कर्माक्षभूतानामुद्गीथादीनामुपादानं कृत्वा त्यां स्तुतिमात्रं क्रियतं नोपासनादेश्वात्विमाति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तस्तु नाप्वंत्वान्नति पूर्वपक्षनित्रृत्तिः। अप्राप्तत्वाद्धिभिरेव । न च प्रदेशान्तरिविद्धितस्याद्गीधस्य प्रदेशान्तरे स्तुतिरूपयुज्यते । विधायकस्य पदसमूहस्यानन्तरं पुरस्तात्परस्ताद्धा समाम्नातो ऽर्थवाद्दतेनैकवाक्यतामेति यथा वायुर्वे क्षेपिष्टेति । तदुक्तं विधिना त्वेकवाक्यन्वात्स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युरिति॥ २१॥

#### भावशब्दाच ॥ २२ ॥

इतश्चेद्गीधमुपासीत सामीपासीतेति विधिशव्दात्॥ २२॥ पारिप्लवार्थ इति चेन्न विशेषितत्वात् ॥ २३ ॥ तथा चैकवाक्योपबन्धात् ॥ २४ ॥ (१)

यथा च सो ऽरोदीदिति एवमादीनां विधिनैकवास्यः त्वादर्थवादश्च तथा द्रष्टव्य उत्यादिविध्येकवास्यसम्बन्धाः चत्र्यादाविध्येकवास्यसम्बन्धाः चत्र्यादाविध्येकवास्यसम्बन्धाः चत्र्यादाविध्येकवास्यसम्बन्धाः चत्र्याद्यावार्थमाख्यानम् । एवं तत्सान्धियां तत्र तत्र समाास्नतमः धवद्भवति ॥ २४ ॥

#### अत एव चाग्नीन्धन। चनपेक्षा ॥ २५॥

विधिस्तुतिविचाराधिकारविष्रमोक्षायानन्तरमधिकरणद्वयं चि-निततं तदतीत्य व्यवहितेन सम्बन्धो यस्मादृर्ध्वरंतस आश्र-माः श्रुतिपरिगृद्दीताः सन्ति अत एवाश्रीन्धनाचनपेक्षा वि-द्याभविष्यति । अन्यथा ऐकाश्रम्यपक्षे गृहस्थस्यैव तत्कमेसा-पेक्षेव स्यात् ॥ २५ ॥

यचेवं केवला तर्हि विद्या पुरुपार्थ साध्येश कर्मात आह ।

# सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतरश्ववत् ॥ २६ ॥

सर्वेष्वाश्रमवत्सु अपेक्षा सा सर्वापेक्षा । कुतः । तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषिति यक्षेत्र दानेन तपसानाद्यकेनेति श्रुतेक्षांनं प्रत्यपर्वगम्पिद्धी यक्षाद्यस्तृतीयया विभस्वाङ्गतेन प्रयाजादिवाह्यधीयन्ते । अपूर्वत्वाच्च विधिरयं दभ्ना जुहोतोति । सन्वाच्यायाञ्चेच्छायाः प्रकृत्यर्धे प्रत्युपसर्जनत्वाह्यदं प्रधानमीष्सितनमत्वात् । इप्रतमत्वं च ज्ञानस्यापवर्गश्रमत्वाद्यवर्गक्षमं च परिपक्षनिरवद्योपाविद्यानिवर्तकमुदितदिनकरवत् । न च ज्ञानस्वरूपात्यत्ते कर्म व्याप्रियते ।
श्रवणमननादि तदुत्पत्तिकारकम् । तस्माद्यथेव दामाद्यो यावज्ञीवमनुवर्तन्ते विदुषामप्यगप्राप्तये तथाश्रमकर्माणीति नान्तरास्त्रे परित्यापः । यत्युनः कश्चिद्यच्यते पुत्रेषणायाश्च विस्तप्रणायाश्च स्रोक्षेपणायाश्च व्युत्यायाथ शिक्षाचर्यं चरन्ताः

<sup>(</sup>१) बादूरमापानुमधेण सूत्रभेद । अञ्च पन्थे विकार्यापा

ति सर्वकर्मत्यागवादिनी श्रुतिरिति । तदसत् । पुत्रादिलिक्षादगाईस्थाद्व्युत्थायाश्रमान्तरं प्रतियद्यन्तं इति स्मृतिप्राप्तमेवान्द्यते । स्मृत्यनपेक्षत्वे तु शाक्यक्षपणादिभिक्षाचरणमिष्
श्रौतं प्रसज्येत । स्मृतौ च मननादौ त्रिद्ण्डयक्षोपत्रीतादिनियमादुत्तमाश्रमः स्वरूपतो धर्मतश्च निर्कात इति नातिप्रसकः । यद्ण्युच्यते इवेताश्वतराणां मन्त्रः तपः प्रभावाद्दवप्रसादाच ब्रह्म ह श्वेताश्वतरो ऽथ विद्वान् अत्याश्रामभ्यः परमं
पवित्रं प्रोवाच सम्यगृपिसङ्गज्ञुष्टामिति त्यक्तस्वकर्मणां केवलादेवज्ञानाद्यवर्गं दर्शयगीति । तद्यसत् । मन्त्रार्थापरिज्ञानात्।
यदि तावदाश्रमानितक्रभ्य ये वर्त्तन्ते ते ऽत्याश्रमिण एव प्रसज्यन्ते तदा न तेषां योग्यत्वं प्रायश्चित्तभाक्त्वात् । अथोत्पन्नज्ञानास्तदा प्रोवाचेति विरुद्धमः । तस्मादितसुप्जितार्थादिति
निरुक्तकारवचनात् पृजिताश्रमिणो वृत्तस्वाध्यायसम्पन्ना निर्दिस्यन्ते तेभ्यः प्रोवाचेति मन्त्रार्थः । तथा च ।

वेदान्ते परमं गुह्यं पुराकल्पप्रचोदितम् । नामशान्ताय दातव्यं नापुत्रशिष्याय वा पुनः॥

पुत्रशिष्यातिरिक्तेभ्यो न दातव्यामिति नियमयन् प्रतमेवार्थं दर्शयति । या तु जावालश्रुतिरुदाहियते । ब्रह्मचर्यं समाप्य गृही भवेत् गृही भृत्वा वनो भवेत् व नी भूत्वा प्रवज्ञेत् । यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवज्ञेत् पृत्वा प्रवज्ञेत् । यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवज्ञेत् पृत्वा वनाद्वेति । अथ पुनरेव व्रती वा स्नातको वा उन्नातको वा उत्पन्नागिको वा नासावप्रमाणी कित्यते स्मृतिमाष्यकारैरुदाहृतत्वात् । त्रिदण्डपश्चे ऽप्युपपन्नत्वात् । अत्रापि कर्मत्यागो नास्ति । न हि प्रवज्ञितशब्दस्त्यागार्थो ऽथान्तरे रुद्धत्वात् । यत्पुनरत्र यक्षोपवीती कथं ब्राह्मणः स्यादिति पष्ट्यते तत्सिन्दग्धं पुरस्ताद्योपवीतन्यासत्यागयोरमावात् । कथमकस्मादेवमाशङ्कावचनमुत्तिष्ठेत । ब्राह्मणं चानर्थकम्। स्वित्रादिरिप कथमयं यक्षोपवीती स्यात्। अतिदुर्विदग्धेन केनापीदं वाक्यं प्रक्षितिमित्याशङ्कामहे । तस्मान्न स्मृतौ क्वांचत् कर्म तत्साधनत्यागाञ्चा कर्तव्यति व्यामोहमूलेयं स्मृतिः। यथा प्रधानं जगत्कारण-त्यागाञ्चा कर्तव्यति व्यामोहमूलेयं स्मृतिः। यथा प्रधानं जगत्कारण-त्यागाञ्चा कर्तव्यति व्यामोहमूलेयं स्मृतिः। यथा प्रधानं जगत्कारण-त्यागञ्चा कर्तव्यति । तथा तेषामेव सांक्यादीनां सर्वक-

र्मापवादेन स्नानादेव केवलादपवर्ग इत्यपस्मृतिस्तामनुस-रन्तो ये ऽपि कर्मत्यागं वर्णयन्ति ते ऽप्यपसिद्धान्तिन एव। तथा चापस्तम्बेनोपन्यस्य निरस्तं तच्छास्त्रीर्विप्रांतपिद्धं बुद्धौ च क्षमप्रापणामहैव न दुःखमुपलभेतेति। न च विराधात्कर्म-त्यागः । अविरोधस्य दर्शितत्वात् । अपि च भेददरीनोपग-मात् कर्मत्यागाञ्च मुक्तिमिच्छतो मुक्तिरेच न सिध्यत घ्रियमा-णरारीरस्योभयोरवद्यम्भावित्वात् । यदि च सर्वे त्यक्तं कथं शौचाचमनभिक्षाटनादिषु प्रवृत्तिः स्ववचनविरुद्धमेतत् त्यक्तं कर्म कियते चेति। कस्य वा हेतोः शोचं स्नानं वा। दारीरधारणार्थं च भिक्षाटनमनर्थकम् । ब्रह्मीभूतश्चेद्भवान् वरं तस्य त्यागः स्वातन्त्र्यात् । को हि नाम स्वतन्त्रः सन् कुंणपं स्कन्धे बहेत् । श्रुत्पिपासयोश्च निवृत्तत्वात् । अनिवृत्तौ ब्रह्म-भावाजुपपत्तेः। न हि ब्रह्मणो ऽशनायादियोगो अशनायापि-पासे शोकं मोहं जरां मृत्युमत्यतीति श्रुतेः। अत एव वा-क्यादर्थज्ञानमात्रात्र सांसारिकसमस्तिनवृत्तिभावो ऽवगम्यते याव-द्रपासना न कियते क्लेशवीजयदाही नोपपयते। तथा च व्यासः ।

वीजान्यम्युपदम्थानि न रोहन्ति यथा पुनः। हानदम्धैस्तथाक्तेशैर्नात्मा सम्बद्धयते पुनरिति॥

इदं चात्र वक्तव्यं केन प्रकारण विद्यापवर्गापयोगिनी।
स्यान्मतं भेद्बानमधिद्या तिव्वहृत्येति । तद्सन् । दाव्दविरोधात्(१) । न हि वाक्यार्थक्वानीत्पत्तो कस्य चित्हृत्सनं द्वेत्रज्ञानं
निवर्तते प्रियमाणशरीरस्य शरीरेत्व्द्रियमनांसि क्रपादिक्षानिमित्तानि न हि निमित्ते सति निमितिकं नीत्पद्यते यथापनीत्ववत्तः
योगे धूमः । आरम्धकलसामर्थ्याच्छरीरं वर्त्तते भोगार्थत्वात् ।
यदि च भेदप्रतिभासो नास्ति पारमेद्दराश्च गुणाः सर्वज्ञत्वादयः प्रादुर्भूता ततो लेकिकं वैदिकं वा कर्मयुगपित्तवर्तते। तत्रार्द्वजरतीयं न लभ्यते।

भ्रान्त्या चेहींकिकं कर्म वैदिकं तु यथास्तुते। विद्यापनीतत्वाच कुतो ऽधुना भ्रान्तिसम्भवः॥

<sup>(</sup>१) दृष्टविरोधादिनि—पा० २ पु०।

ब्र. भा. - 14

तस्माद्यायदिदं मे शरीरमिति कर्मनिवन्धनावृत्तिरनुवर्तते तावदाश्रमकर्मानुवृत्तिरशक्या निवारियतुं शास्त्रशरणेन तिष्ठता । कथं पुनरात्मनः कर्तृत्वं शुद्धचैतत्यस्वभावत्वात् । यथा तव स्रोकिक कर्मणि । किञ्चीपाधिकामेदं कर्तृत्वं यावदुपाध्य तुवर्तते । वहेर्धूमकर्तृत्वं आरब्धकर्माविनाशाश्च कर्तृभो-यथेन्धनसंयोगे क्तृत्वे यावच्छरीरभाविनी । विशेषस्त्वयं विद्वद्विदुपोनीपाधिकं कर्त्तृत्वं मन्यते विद्वानितरस्तु स्वाभाविकमिति । यदि च जीवनेव मुक्तो भवान् । सर्वज्ञत्वात्परांचत्तवेदनमपि प्राप्नोति। नजु सर्वश्रासी इश्चेति विग्रहः। मैवम्। त्वत्पक्षे सर्वस्य नि-वृत्तत्वात् चैतन्यमात्रमवशिष्यते तत्र निःसम्बन्धो मोक्षो ऽभ्युपेयः श्रुत्यनुसारित्वाद्वा सर्वज्ञत्वं सर्वज्ञाक्तित्वं चेति । अतो जीवद्वस्थायां न मोक्षो मुक्त्युपायभूतं ज्ञानं कर्म चानुष्रेयम्। कथं पुनः कर्मणो मुक्त्युपायत्वम्। यथैव ज्ञानस्य तव। नसु शानमविद्यां निवर्त्तयति । सत्यम् । न भेद्रज्ञानं निवर्त्तयतीत्युक्तम् । अनात्मन्यात्मक्षानं प्रतिबन्धकं निवर्त्तयतोति चेत्तथा कर्माय क्षा-निमत्तं धर्मे धर्मेण पापमपनुदतीति श्रुतेः महारजनादिरूपाणां चात्मानं धूपयित्वा स्थितानामयकर्षणं ज्ञानकर्मभ्यां ज्ञास्त्रलभ्यत्वा-दपुनर्भावस्य । केन द्वारेणोपकरोतीति चेत् को जानीयात् मातृतु-स्या श्रुतिरेव चेति। तथा हि कुर्वन्नेवेह क्रियावानिति च समुचयं विधत्ते। न चात्मरतिरेव क्रियते शक्यते वक्तुं क्रियान्तरोपल- भेः । न च बहुवीहिनिर्देश आत्मश्तिः किया यस्य सो-**ऽयमात्मरतिकिय इति । वहुत्रीहिणा मनुवर्थस्योक्तत्वात् कियावा-**निति मतुण्सम्बन्धानुपपत्तेः । अद्यवदिर्गत योग्यतानिदर्शनम्। पुरुषप्रहणादी योग्यो ऽश्वो न लाङ्गलकर्मणि एवं कर्मसाहेता विया अवर्गप्रापणयोग्येति॥ २६॥

शमदमायुपेतः स्यात्तथापि तु विधेस्तदङ्गतया

तेषामवस्यानुष्ठयत्वात् ॥ २७ ॥

यश्चाङ्गत्वे ऽपि शमदमाधुपेतः स्यात् । कस्मात् । तद्विधेः शान्तो दान्त उपरतस्तितिश्चः समाहितां भूत्वात्मन्येवात्मानं पश्योदिति ते-षामवश्यानुष्टेयत्वात् इदमन्तरङ्गसाधनं कर्मवाक्यमिति विवेकः॥२०॥

## सर्वाञ्चानुमतिश्च प्राणात्यये तद्दर्शनात् ॥ २८ ॥

प्राणसंत्रादे श्रूयते न ह वा एवंविदि किञ्चनानसं भवतीति । शमादिवत् प्राणाद्यङ्गतया सर्यान्नमक्षणं विधीयते किं वा स्तुत्यर्थं कीर्त्यत इति संशयः । विधिसम्भवे स्तुतिमान्नमन-र्थामित प्राप्त उच्यते। स्तुतिरियं वर्षमानापदेशान् । न स पापं रहोकं शृणोतीति वत् । न चाश्चतविधिकल्पने निमित्तमस्ति । सर्व-श्राप्तिविनः प्राणस्य सर्वमन्नमिति दृष्टिविधीयते । न चाश्चादि-प्राप्तमनं मानुष्येण शरीरेण उपभोक्तं शक्यम् । अतः स्तुति-मात्रम् । तदिद्माह सर्वान्नानुमतिश्च प्राणात्यये । अनुमतिरनुन्नानं कप्रायामापदि दर्शनात् अत्यये सति भक्षणदर्शनाञ्चाकायणक्षिविन्योच्छिष्टमक्षणं कृतवानिति ॥ २८ ॥

अवाधाच्य ॥ २९ ॥

इतश्चाहारशुद्धै। सस्वशुद्धिरित्यवाधात् ॥ २९ ॥

अपि च स्मर्थिते ॥ ३० ॥

जीवितात्ययमापन्नो यो ऽन्नमत्ति यतस्ततः। लिप्यते न स पापेन पन्नपन्नमिवाम्भसेति॥ ३०॥

शब्दश्चानो ऽकामकारे ॥ ३ ॥

अकामकारे यथे प्राचरणनितृत्तौ कठसंहितायां राज्दो ऽत पव हेतोरुपपद्यते अवाधात् । तस्माद्राह्मणः सुरां न पियेदिति ॥ ३१॥

### विहितत्व। चाश्रमकर्मापि ॥ ३२ ॥

यज्ञादिश्रुतेरिति विद्याङ्गं कर्मेत्युक्तम्। ये पुनरपवर्गार्थिनो न भवन्त्याश्रमास्तेषां तर्हि त्वाश्रमकर्म न प्राप्तोतित्यादाङ्काया-माह तेपामप्याश्रमकर्म स्यात्। विहितत्वात्। अभ्युदार्थं ते ऽपि कुर्युः प्रत्यवायपरिहाराय सर्व पते पुण्यश्लोका भवन्तीति। केचित् तस्मिन् सूत्रे गृहस्थस्य ब्रह्मापणन्यायेन काम्यानि कर्माण कर्त्तव्यानीति प्रतिपाद्यत इति वदन्ति। तद्युक्तमयुक्तमिति चिन्त्यम्॥ ३२॥

#### सहकारित्वेन च ॥ ३३॥

यद्येवमाश्रमधर्मतया कर्त्तव्यानि पुरुषार्थाय न तर्हि विद्यो-पर्यागत्यं नेत्युच्यते । विद्यासहकारित्वेन च तद्धिकृतेन क-र्त्तव्यानि । सहकारित्वं च विविदियन्तीत्यत्र व्याख्यातं पुरुषा-र्थानि च विद्यार्थानि च कर्माणि । कथम् । विनियोगभेदादेकस्य त्भयत्वे संयोगपृथक्कमिति न्यायात् । यथा द्वा जुहोति कत्वर्थों विनियोगो द्रोन्द्रियकामस्य जुहुयादिति पुरुषार्थस्तहत् ॥ ३३ ॥

## सर्वथापि त एवाभयलिङ्गात ॥ ३४ ॥

सर्वथा पुरुपार्थतया विद्यार्थतया वा कियमाणा यागादयः
त एव। कथमुभयलिङ्गात्। यज्ञेन दानेनेति कर्मकाण्डे विहितमेव कर्मक्रपमुणदाय ज्ञानसहकारित्वेनोपादीयमानत्वात् तदेव कर्म प्रत्यभिज्ञायते। स्मृतिकारैश्च लिखवदुपादायाग्निहोत्रदश्रंपोर्णमासादीनां पुरुपधर्मतया विनियोगात्। त प्वेत्यवधारयन्नाचार्यः कर्मान्तरवुद्धि निवर्त्तयति। यथा कुण्डपायिनामयने मासमित्रहोत्रं जुहोतीति होमान्तरं तद्वदिह न भवति। ततश्च तन्त्रसिद्धः विद्यार्थमि कियमाणं कर्म नित्यार्थमि भवति। कर्मान्तरत्वे त्वावृत्तिः स्यादिति कर्त्तव्यता वा ऽन्या
ऽन्वेष्टव्येति॥ ३४॥

#### अनभिभत्रं च दर्शयति ॥ ३५ ॥

रागादिभिरवाध्यत्वमेष ह्यात्मा न नर्यति यं ब्रह्मचर्येणा-नुविदतीति ब्रह्मचर्ययक्षादिसहितमात्मक्षानं नर्यतीत्यर्थः ॥ ३५ ॥

#### अन्तरा चापि तु तदृहरे: ॥ ३६॥

विनष्टदारा अकृतदाराश्च कर्मान्तराले वर्तन्ते तेषां वि-द्याधिकारोऽस्ति नेति विचार्यते । प्राप्तं ताचदाश्विमणामधिकार इति । तथा प्राप्ते विधीयते । तुदाब्दोऽच्यारणनिवृत्त्यर्थः । अन्त-रालवर्तिनामपि भवत्यधिकारः तेषां द्र्यानात् भीष्मरैक्य-प्रभृतीनाम् ॥ ३६॥

### अपि स्मर्घते ॥ ३७ ॥

संवर्त्तप्रभृतीनामुनमत्तचर्या ॥ ३७॥

#### विशेषानुग्रहश्च ॥ ३८॥

अनाश्रमिणामपि धर्मविशेषेरिहिंसासत्यवचनजपे।पवासदेव-ताराधनादिभिरनुत्रहो विद्यायाः सम्भवति । स्मृतिश्च । अने कजग्मसंसिद्ध इति चात्रैव जन्मिन कृतं कर्मीपकरोतीत्य-भिप्रायः॥ ३८॥

### अतस्त्वितरज्ज्यायो लिङ्गाच ॥ ३९ ॥

अन्नान्तरालवितित्वादितरदाश्रमवर्तित्वं ज्यायो वरिष्ठम् । तु श्राच्दो विशेषार्थः । स्वाश्रमकर्मापयोगादिचायाः साकत्यमुपप्चिते । लिङ्गाधा । तेनैति ब्रह्मचित्पुण्यकृत्तेजसञ्जेति देवयानेन पथा गमनमाश्रमिणां दर्शयति । कथं गम्यते । ये चेमे ऽरण्य इति पञ्चाग्निविचायामरण्यवासिनां परिवाज अदीनां निर्देशाधा त्वार आश्रमा इति नियमादनाश्रमी न तिष्ठेत इति निन्दाः चचनादाश्रमान्तरप्रतिपत्यसम्भवे केन चिन्निमित्तेनापवर्गोऽयन्त्रभ्युपगम्यते । तथा चाह याद्यवल्क्यः ।

नाश्रमः कारणं धर्मे क्रियमाणो भवेदि सः। अतो यदात्मनो ऽपथ्यं परस्य न तदाखरेत्॥ इतिहासे च। विद्यातृत्तविनीतस्य निगृहीतेन्द्रियस्य च। आर्जवे वर्त्तमानस्य आश्रमैः किं प्रयोजनम् ॥ ३९॥

## तद्भूतस्य तु नातद्भावो जैमिनरिप नियमात्

### तद्र्याभावेभ्यः ॥ ४० ॥

सन्तयूर्ध्वरेतस आश्रमा इत्युक्तं ततः प्रध्युतिगस्ति नेति वि-चार्यते । ततः प्रच्युतो नाश्रमविधुरादिवद्वतिष्ठमानोऽपि दुष्यति नियमहेत्वभावादिति प्राप्त उच्यते । तद्भूतस्य प्र-तिपन्नोर्ध्वरेतोभावस्य न कथं चिद्यत्स्वादः ततः प्रच्युतिः स्यात् । कुतो नियमात् । अत्यन्तमात्मानमाचार्यकुले ऽवसाद-यिश्वति । तथा चारण्यमियात्ततो न पुनरेयादाचार्येणाभ्यनुद्धा-तश्चतुर्णामेकमाश्रममाविमोक्षात् शरीरस्य सो ऽनुतिष्ठेत यथा विधीति । थथा च ब्रह्मचर्ये समाप्य गृही भवेदित्यारोहस्य चचनानि दश्यन्ते शिष्टाचाराभावात् । जैमिनिरपीत्यपिशब्देन जैमिनिबादरायणयोरप्यत्र सम्प्रतिपत्तिरिति दशीयति ॥ ४०॥

न चाधिकारिकमपि पतनानुमानात्तदयोगात् ॥४१॥(१)

ब्रह्मचार्यवकीणीं नैर्ऋतं गर्दभमालभेतेति यदाधिकारिकम-धिकारिलक्षणे पष्ठे ऽध्याये निर्कापतं प्रायश्चित्तमवकीणिपशुश्च तद्यदाधानस्याप्राप्तकालत्वादिति तद्यपि नैष्ठिकस्य न भवति । कुतः पतनस्मरणात् । अनुमोयमानश्चतिमूलत्वादनुमानं स्वृतिः ।

आरूढो नैष्ठिकं धर्म यस्तु प्रच्यवते ततः।
प्रायश्चित्तं न पश्यामि ये न शुध्येत् स आत्महेति॥
तद्योगात्पतनस्मरणायोगात् उपकुर्वाणस्य प्रायश्चित्तम्। अपिशब्दः सम्भावनायाम्। ब्रह्मचारित्वाविशेषात्। तदुक्तं प्रमाणलक्षणं शास्त्रस्था वा तन्निमित्तत्वात्। स्मृतिरपि।

संन्यस्य दुर्मातः कश्चित्प्रत्यापत्ति व्रजेत्तु यः। स चरेत्कृष्ठक्रमञ्चान्तः षण्मासान्प्रत्यनन्तराभिति ॥ ४१ ॥

## बहिस्तूभयथा समृतेराचाराच ॥ ४२ ॥

प्रच्यवनं महापातकं उपपातकं था उभयथा वा वहिः का-यों ऽसी शिष्टेः स्मृतेरारूडो नैष्ठिकं धर्ममिति शिष्टाचाराचा। न शिष्टास्तैः सह भोजनादि समाचरन्ति॥ ४२॥

## स्वामिनः फल्श्रुनेरित्यात्रेयः ॥ ४३ ॥

अङ्गाश्रितान्युपासनानि स्वामिनो यजमानस्य कर्ताव्यानि कि वा ऋत्विज इति। कि युक्तम्। स्वामिनः फलश्रुतेः। वर्षति हास्मे वर्षयंति च य एवं विद्वान् वृष्टौ पञ्चविधं सामोपास्ते इत्यात्रेय बाचार्यो मन्यते स्म ॥ ४३॥

<sup>(</sup>१) उपपूर्वमपि त्वेके भावसञ्चानवत् तदुक्तम् ॥४२॥ इत्यधिकं सूत्रं शाङ्करभाष्ये दृश्यते ।

## आर्दिवज्यमित्यौडुलोमिः तस्मै हि प-रिक्रीयते ॥ ४४॥ (१)

आर्त्विज्यमृत्विजा कर्त्तव्यमुपासनिमत्योद्धलोमिर्मन्यते स्म । यतस्तस्म साङ्ग्रधान कर्मणे कर्मकरः परिक्रीयते । ननु द्रिक्षा सोमस्य दक्षिणा सोमस्येति प्रधानमात्रार्थाः श्र्यन्ते । सत्यमङ्गरिकयमाणरङ्गानुरक्तं प्रधानमेच कर्त्तुमशक्यमित्यर्थादङ्गार्थापि सेति
प्रसङ्गलक्षणे स्थापितमङ्गप्रधानयोरेको हि प्रयोगस्तत्सिद्धर्थं च
ऋत्विजो वियन्ते । तस्मादङ्गङ्गर्वतां तदाश्चितं झानं कर्त्तव्यमङ्गविर्मृत्यपेक्षो ऽयमुपासनाविधिः तत्प्रवृत्तं कर्त्तारमनाश्चित्यात्मानं
लभते स्वयमप्रयोजकत्वात् । गोदोहनादिवत् । उद्गाता च प्रचृत्त इति स एव करोति फलं पुनर्यजमानस्येव तदर्थत्वात् ।
यां व काञ्चनाशिषमृत्विज आशासते सा सर्वा यजमानस्येति श्चतेः।
प्राप्यिता ह व कामानां कि ते काममाशानीति तस्य ह नैः
मिपीयाणामुद्गाता चभूव स हास्मै कामानशासदित्युद्गानुकर्तृत्वं
श्चतयो दर्शयन्ति ॥ ४४ ॥

## सहकार्य्यन्तरिवधिः पक्षण तृनीयं तद्वते। विध्यादिवत् ॥ ४५ ॥

तस्माद्राह्मणः पाण्डित्यं निर्विद्य वाल्येन तिष्ठासेद्वाल्यं च पाण्डित्यं च निर्विद्याथ मुनिरथ मौनं च निर्विद्याथ ब्राह्मण इति वृहदारण्यके श्रूयते। तत्रेदं चिन्त्यते। मौनं विश्वीयते उ-तानूचत इति। किं तावत्प्राप्तमनूचत इति। मौनं च झानं तद्य पाण्डित्येन गतिमित्येवं प्राप्ते ब्रूमः। सहकार्व्यन्तरं विश्वीय-त इति विश्वः तृतीयं मौनं पाण्डित्यवाल्यापेक्षया तद्वतो विद्यावतः। ननु पाण्डित्यब्रहणादेव सिद्धं मौनम्। नेत्युः च्यते। झानप्रकर्षपक्षेण मौनस्याप्र्वत्वात् विश्विरुपण्यते। झानप्र-कर्षवाची मुनिशब्दः मुनीनामण्यहं ब्यास इति दर्शनात्। अ-तो ऽयमर्थो झानातिशयमादाय योगाभ्यासं कुर्याञ्झानपरिपा-

१ स्तेश्व ॥ ४६ ॥ इत्यधिकं सूत्रं शाहुरभाष्ये दृश्यते ।

कायेत्यर्थः । विद्यादिषद्यथा ग्निहोत्रादि अविदुषो विधीयते फ-लातिशयार्थिनः तथायं विदुषो ब्युत्थायिनो ऽपवर्गार्थिनः सं-न्यासिनो नैष्ठिकस्य विधीयते॥ ४५॥

## कृत्सभावातु मृहिणोपसंहारः ॥ ४६ ॥

गांहरूथांद्वयुत्थानं यद्यस्ति कथं छान्दोग्ये गृहस्थेनोपसंहा-रः कुटुम्बस्थो देशे स्वाध्यायमधीयाना न पुनरावर्त्तत इति । तत्रोज्यते । तुश्चवो विशेषार्थः । कृत्स्नकर्मज्ञानोपसंहारात् गृ-हिणोपसंहरति । कृत्स्नं श्रौतं स्मार्त्तं च कर्म ब्रह्मचर्य्यमन्त-कालनियमात् झानं च । कृत्स्नसाधनवतो हि साध्यं हस्तग-तमित्यभिवायः॥ ४६॥

## मौनवदितरेषामप्युपदेशात ॥ ४७ ॥

वृत्तिभेदाद्वदुवचनं ताविष यथायोगं प्रतिपत्तव्याविति ॥ ४७ ॥

## अनाविष्कुर्वन्नवयात् ॥ ४८ ॥

याल्येन तिष्ठासेदित्यत्र चिन्त्यते कि बालचरितं बाल्यं अथ जितेन्द्रियतया भावशुद्धियोल्यमिति । तिष्ठन्यूत्रादिवाल्यं प्रसिद्ध-मिति पूर्वः पक्षः । तदुच्यते । अनाविष्कुविज्ञन्तर्गतां चेतोवृत्ति लोकस्याप्रख्यापयन् दण्डदर्णादरिहतो भवेत् । कस्मात् । अन्व-यान्मौनेन शुद्धभावो हि मौनं योगं च कर्त्तु योग्यो भवतीति ॥ ४८॥

## ऐहिकमप्रसूर्वं प्रतिबन्धेन दर्शनात् ॥ ४९ ॥

पाण्डित्यं च वाल्यं च निर्विद्य निश्चयेन लब्ध्वा योगमभ्य-स्यता विद्याफलं किमाहेकमाहो हिन्नत् आमुष्मिकमिति संदाये स्यादैहिकम् । कस्मात् । दृष्टार्थत्वाद्विद्यायाः । न हि कश्चित्य-रत्र मे विद्या जायतामिति कामयमानो विद्यामभ्यस्येत । अतो यस्मिन् जन्मिन विद्यायां यतते तत्रेच तत्फलंन भिवतन्यमिति प्राप्ते श्रूमः । स्यादैहिकं विद्याफलं प्रस्तुतप्रतिवन्धे सति प्रस्तु-तं प्रवृत्तं फलं कर्मदेशकालिनिमित्तापेक्षया तत्कृतप्रतिवन्धामा-वे यदा प्रतिवधानित स्वफलप्रस्वाय लब्धायसराणि प्रवर्तन्ते तदा विद्या मन्दगतिर्विचिछन्न वेगात् कुण्ठी अवति न स्वकार्ये क-र्शुं प्रभवति । अतो जन्मान्तरे तत्फलं कुतस्तइर्शनात् । अद-णायापि बहुभियों न लभ्यः ग्रुण्वन्तो ऽपि बहवो यं न दि-षुः कश्चिद्योरः प्रत्यगात्मानमेक्षदिति । स्मृतिरपि ।

अप्राप्य योगसिद्धिं च कां गातिं छण्ण गच्छति। अनेकजन्मसंसिद्धस्ततो याति परां गतिमिति॥

अतो इनेकजनमाऽभ्यस्ता कापि जन्मन्यपर्वा प्रापियप्यति गुणैर्हि सत्त्वादिभिः कर्मानुसारिभिक्तकर्पापकर्षमुपचीयमाना नो-चिव तरक्कादिभिः संसारसागरं विद्या कथं चिद्रतितारयतीति॥ ४९॥

एवं मुक्तिफलानियमस्तदवस्थात्रधृतेस्तद्व-

#### स्थावधृतेः ॥ ५० ॥

प्वमित्युक्ततद्वस्थावधृतेः परामर्शः । साधनभूतिवद्याः कम्मोत्कर्षापकर्षापेक्षया मुक्तिरेव फलं तस्या अनियमो अमुत्रेह चेति न स्वरूपतः । कस्मान्तद्वस्थावधृतेः । परमात्मावस्था हि मुक्तिरवधारिता । सा चैकरूपा । ब्रह्मविदामोति परं ब्रह्माव्येति आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान् अमयं चै जनकः प्राप्तोसीति । यदा ह्यन्यो-पासनाज्जनिताविद्या आरब्धानारब्धफलकर्मा दाहादाहयोः कथं चर्चत इति वक्ष्यामः । द्विरम्यासो अध्यायसमाप्तिद्योतनार्थः॥५०॥

इति शारीरकमीमांसामाध्ये भगवद्गास्करप्रणीते तृतीया-ध्यायस्य चतुर्थः पादो ऽध्यायश्च समाप्तः।

# अथ चतुर्थो ऽध्याय आरभ्यते। चतुर्थस्य प्रथमः पादः।

## आवृत्तिरसकृदुपेदशात् ॥ १ ॥

तृतीये ऽध्याये परापरविद्यास्य रूपविशोषविचारो वृत्त अर्थ-द्वानीं तास्वेव फलचिन्ता वर्त्तिष्यते । आत्मा वारे द्वष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निविध्यासितव्य इति सो अन्वेष्टव्यः स विजिज्ञासितव्य इति तु चिन्त्यते कि सकृत् प्रत्ययः कर्त्तव्य असकृदिति । सकृ-च्छूवणं मननं ध्यानं च कर्त्तव्यमावृत्तिप्रमाणाभावादिति प्राप्त उ-ष्यते। प्रत्ययावृत्तिः कर्त्तव्या। कस्मात् । असकृदुपदेशात्। श्रोतव्यो मन्तव्य इति श्रवणमननयोरसकृत्कियमाणयोरक्षानसंदायविपर्यय-निवर्त्तकमात्मविषयकत्वज्ञानमुत्पद्यते दृष्टार्थत्वाद्वह्नत्याद्विवत् । यथा च मीमांसाशास्त्रेषु बहुशः श्रवणात् मननादर्थज्ञानं प्रकर्षा-ज्ञायते तद्वत् । अपि च नात्र विसंवदितव्यं सिद्धावृत्तिरुपा-सनशब्दादन्तनीतावृत्तिवचनो ऽयं वेदे प्रयुज्यते विदिना समा-नार्थः । कथम् । न स वेदाकृत्स्नो ह्येष आत्मेत्येवोपासीत य-स्तद्वेद स वेदसां देवतामुपास इति यो ह्यसकृदनुवृत्ति करोति स एव मुच्यते । न हि शब्दशक्तिः पर्ययुयोक्तं शक्यते । यथा शकि-र्धात्वन्तरार्धपर्यवसायात् शक्नोति वक्तुं कर्तुं चेति परिसमाप्यते। भवति च वेदादिष राब्दार्थञ्युत्पत्तिः त्रिवृदादिशब्दानामिव। त्रि-वृच्छब्दः स्तोत्रगतायां नवसंख्यायां प्रयुक्तः । अत्राहाभ्युपगम्यते ऽस्माभिः श्रवणमननाभ्यामसकृद्तुष्ठिताभ्यां तत्त्वं पदार्थव्यु-त्पित्तपुरःसरं आत्मस्यस्स्विषयक्षानं कस्य चिचः सक्तदेव व्र-ह्यात्मत्वमतुभवितुं न शक्तुयात् चित्तसंस्कारपाटवाभावात् । तथा हि छान्दोग्ये तस्वमसि इवेतकेतो इत्युपदिइय तत्तदमति-प्रसिकारणं निराकृत्य उपादिश्यते । यावद्विद्यानुवर्तते ताय-

त्कर्त्तव्यमनुवर्त्तते तिन्नवृत्ती ब्रह्मीभृतस्य किं नाम कर्त्तव्यं स्यादि-त्युपकमः । सकृदेव अवणमनाभ्यां साक्षात्कारिज्ञानमुत्पचते इति वार्त्तमेतत् । इवेतकेतोरिप यत्र बहुश्रवणमन्तरेणाझानसंशया-दिनिवृत्तिर्नासीत् किन्तु खलु मनुष्याणां रागादिदोपकलुपितचे-तसाम् । यदप्युक्तमाविद्यानिष्टत्तेः कृतकृत्यतेति । तत्र भवन्तं पृच्छाः केयमविद्यानिवृत्तिराभिष्रेनेति । यावत् सकलभेदज्ञाननिवृ-त्तिरिष्टाऽश्चयमारब्धकमैसामध्यीत् अवश्यं ताभ्यां भवितव्यम् । तद्रधमेव हि शरीर ध्रियते। श्रुतिश्च न ह वै सशरीरस्य सतः प्रिया-गिययोरपहतिरस्तीति । नचु क्षेत्रधर्मत्वात्सुखदुःखयोरहं सु**खी** दुःखीत्याभेमानो मिथ्याप्रत्ययः । को ऽयं स्वानुभवापलापः । कि परधर्मस्य संवेदनं नापपद्यते । यथा नीलं पीतामिति द्रव्यगुणः संवेद्यते अतो दुःखानुभवो नेव मिथ्याकारणदोषवाधकप्रत्यया-भावातः । अथ पारप्रेश्वरगुणानां सत्यसङ्कल्पादीनामभिज्यक्तिः सापि न दश्यते । येनाहं मुक्ता ऽस्मीति प्रतिपद्यसे परो उनुमानेन जानीयात्। सा चाविद्या प्रातपुरुषमेका वाऽनेका वेति । यद्यनेका ततो ऽर्थत्वं प्राप्नोति तस्वातस्वाभ्यामनिर्वचनीयेति हीयते । एक-त्वे च युगपत्सर्वमुक्तिप्रसङ्गः । कस्य चेयमविद्या । नश्वरस्य । वि-रोधात् । न जीवानाम् । तेषां अवस्तुःवप्रतिज्ञानात् । यद्प्युच्य-ते कस्याविद्यति पृष्टे तस्य ते ऽन्यस्त्वं पृच्छसीति तदिष चतुष्टीत्तरम् । यद्यसी ब्र्यादहं जीवः परमात्मनों ऽश इति तदा त्रणीमासनमेव ते । तस्माय्नात्मसु देहादिषु विपरीत-प्रतिपत्तिंब्रह्मस्वरूपा प्रतिपत्तिश्चाविद्या सा सम्यक्शानोत्पत्तौ निवर्त्तते । तश्च सम्यक्शानदुत्पन्नमिति यावजीवमभ्यस्यमानं परीपक्रमपवर्गक्षमं भवतीति शास्त्रादवगम्यते । ज्ञानं यद्यपि द्यार्थमपुनर्जन्महेतुत्वं तु केवलशास्त्रसमधिगम्यमेवान्यथा सुपुति-प्रखययोरिव तिरोभूतावियाशक्तिर्भुक्तस्य पुनर्भवेत्। श्रीयन्ते चास्य कर्माणीत्यभ्यासापेक्ष्यं प्रतिवेदान्तं चोपासनं विधीयते विकाय प्रशां कुवींतेति अनुविद्यजीवी जानात्योमित्येवात्मानं ध्यायथ निचा-य्य तं मृत्युमुखान्यमुच्यतं इति । आत्मस्वरूपविषये विशेषहाने वाषयादुत्पन्ने समानप्रत्ययावृत्तिलक्षणमुपासनं यावजीवं कर्त्तन्य-मित्यधिकरणतात्पर्यार्थः तदेतत्तत्त्वम् । इलोकौ चात्र अवतः ।

उक्तं तत्त्वमनादृत्य दुर्गहो गृह्यते यदि । तत्रास्माभिरिदं चाच्यं गृह्यतां गृह्यतामिति ॥ शास्त्रार्थे तत्त्वतो द्वात्वा चरिष्यामो वयं सदा । न नो व्यसनिता काचिद्विमतिप्रतिवोधने ॥

यद्रप्युच्यते अनियोज्या ब्रह्मविदः शास्त्राविषयत्वादुपासना-यामाश्रमकर्मणि चानधिकार इति । तदापि समयमात्रं मन्यामहे । यतो नैकजन्मनि प्रवृत्ताङ्गानस्वाभाविककर्मवासनामलप्रचयापक-षीपेक्षित्वान्मुक्तेः । भोजनशौचाचमानादिषु बुद्धिपूर्वे रागप्रयुक्तेषु वर्त्तसे । ब्रह्मीभूतश्चेत्सर्वज्ञानियोज्यत्वमविशिष्टम् । शास्त्रार्थेकदे-शानुष्ठानं न च प्रयुक्तम् । तथा हि ।

क्रियते कर्म किञ्चित्तु त्यज्यते किञ्चिदित्यपि । न लभ्यं शास्त्रमुल्लङ्घा स्वच्छन्दपरिकल्पनम् ॥ शौचाद्यपि न कर्त्तव्यं जीवन्मुक्त्यभिमानिना । नासम्बन्धाच्छरीरस्य नात्मनो नित्यगुद्धित इति ॥

यस्तु ध्र्यात्तस्यं पदार्थविवेके सित वावपार्थशानमुत्पद्यत इति
तदनन्तरं समस्तद्वेतप्रतिमासनामावाच्छरीरपात इति । अत्रोच्यते । साधुपर्यालोचनं सूक्ष्मिधयो भवतो द्विक्षिर्वा स्वयं ज्योतिर्मक्षाण श्रुते तस्वं पदार्थव्युत्यित्तरुपजायते । पदार्थशानं
च निमित्तं वाक्यार्थशानस्येत्यनन्तरं तेन अवितव्यम् ।
यदि च पदार्थव्युत्पत्तिः श्रवणमननगुरूपासनसामग्रीसमपत्तौ सत्यामपि नोत्पद्यते कालान्तरे ऽपि का ते प्रत्याशा ।
आरब्धफलकर्मप्रतिवन्धान्नोत्पद्यत इति चन्न कदाचिज्ञानोत्पत्तिः
सम्भवेदारब्धफलकर्मप्रतिवन्धस्यावश्यम्भावित्वाज्ञीवतः प्रवृत्तिफलेन प्रतिवन्धात् सृतस्य चैतरंणेति । न च वाक्यार्थशानं सृतिहेतः । श्रुत्यभावात् । कर्मक्षयो हि तद्वेतुरविदुषां तद्द्वीनद्यासभीस्मादीनां च प्रक्षांवद्याप्रवर्त्तकानां स्मरणाद्यत्विश्चवेतादिति ॥ १ ॥

#### लिङ्गाच ॥ २ ॥

इतश्च रङ्मीस्तवं पर्य्यावर्त्तयादिति रिध्यवहुत्वोपासनं नहु-पुत्रतायै विधीयते इत्यत्रावृत्तिरनृद्यते, तत्सामान्यादितरेषु तथा-स्वं स्थास्त्रीपुकन्यायेन ॥ २ ॥

## आत्मेति तूपगच्छानित ग्राहयनित च ॥ ३ ॥

यो ज्यमपहतपाप्मादिगुणयुक्तः परमेश्वरः स किमहमात्मेत्येवमभेदेन प्रतिपक्तव्यः किं वान्यविषये जीवेदवरयोभिन्नगुणत्वाद्भेदेन प्रतिपक्तिरिति प्राप्तावाह । आत्मेति । तुराब्दः
पक्षव्यावृत्त्यर्थः । परमेदवरप्रक्रियायां आत्मेत्येयं गच्छन्ति ज्ञापयनित जावाछाः । त्यं वा अहुर्मास्म भगवो देवते ऽहं वै त्वमसिदेवते इति । ब्राह्यन्ति च श्रुतय एत आत्मासर्वान्तर एप त
आत्मान्तर्याग्यस्यस्तस्त्यमसीति । नतु विरुद्धगुणयोरभेदापितरयुक्ता । नायं विरोधो भेदस्य नित्यसिद्धत्वात् । उपाधिकृतभेदस्तु
सो ऽभेदभावनयापनीयते । अग्निसम्पर्केणेव कनकगतमळस्य ॥ ३॥

#### प्रतीकेन हि सः ॥ ४ ॥

मनो ब्रह्मेत्युपासीतेत्यध्यात्माधिदैवतमाकाशो ब्रह्मेति सद्यो नाम ब्रह्मेत्युपास्त इत्येवमादिषु प्रतीकोपासनेषु संदायः किमात्म-थ्रहो ऽस्ति नेति । ब्रह्मेत्यात्मोच्यते । अस्ति च विकारेषु कारणानु-गतिः तस्मादात्मग्रह इति पूर्वः पक्षः। नात्मग्रहः। प्रतीकेन हि सः। प्रतीकमात्मोपासकस्य ब्रह्मविकारत्वादुभयोश्तुल्यत्वात्। यदुक्तं कारणान्वयो ऽस्तीति । सत्यम् । वस्तुतश्चोदनातस्तु विकारस्येवो-पासनम । यथा वासो ददात्यनो ददातीति चोदनायां न तन्त वः काष्टानि चादीयन्ते । अत्र कल्पनारुचयः के चित्राधमिक-श्रोतियश्रावकाः सिद्धान्तं प्राह्यन्तो वदन्ति नामादिप्रविलापनेन ब्रह्मीव नामादिप्रतीकेषुपास्यम् । अत्राचश्महे । न पुरुपकरुपनामनु-रुध्यामहे किन्तु निर्दोपश्चातिर्गतां वाणीमुदीसामहे। यत्र चि-कारोपासनं वक्ति तत्र तदेवावधार्यते । यत्र प्रकृत्युपासनं तत्रापि तदेव नान्यत् प्रमाणान्तरमुत्प्रेक्षा वा क्रमते । मनो ब्रह्मेति चेति परो ब्रह्मशब्दः परविशेषणत्वेनैव समाप्यते। नाम च विशेष्यत्वेन द्वितीयाविभक्तियोगात् । अतो ऽयं वाक्या-थौं ब्रह्मदिष्ट्रविशिष्ट्रनामोपासनं कर्त्तव्यमिति । यदि च ना-म्नः प्रविलापनं न तर्हि विदेशपणत्वं यथा नीलोत्पलमानयेति । अथ नाम विवश्यते तस्यैवोपास्यत्वं प्रसञ्यते लक्षणायाश्चापन्या-

यत्वात् । यदि परिवधैवयं भ्यस्त्ववचनानुपपातिः स्यात् । घा-ग्वा व नाम्नो भूयान् भूयसीति । सुत्रञ्चेद्मवाचकं पूर्वाधि-करणापवादार्थता न सिध्यत् । यदपि तः कल्पितमपदत-पाप्माहिरण्यकेशादिगुणानामुपलक्षणार्थम् । तदप्यसत् । ब्रह्मणो विशेषणत्वात्तदन्यत्वाच गुणानाम् । उपलक्षणं तु वहिरेव यत्रायं काको ऽदो देवदत्तस्य गृहमिति ॥ ४॥

## ब्रह्मदृष्टिक्तकषीत् ॥ ५ ॥

तेष्वेवोदाहरणेषु विवक्षा कि ब्रह्मदिष्टर्मनिस कर्त्तव्या किं या मनो दृष्टिरितरत्रेति । नियमकारिणः कारणस्याभावादिनि-यमे प्राप्ते अभिश्रीयते । ब्रह्मदृष्टिर्मनिस कर्त्तव्या । कस्मादुरकर्षा-त् । यथा राजदृष्टिश्वत्ररीतिशब्द्श्च परार्थतामापाद्यति एवं श-ब्दसामान्यार्थो अन्यो द्वीति शब्दः ॥ ५॥

#### आदित्यादिमतयश्चाङ्क उपपत्तेः ॥ ६ ॥

य एवासी तपित तमुद्गीयमुगसीत लोकेषु पञ्चाविधं सा-मोपासीत इयमेवर्गगिष्ठः सामेत्यादिप्वनियमो नियमहेत्वभा-यात् । न ह्यत्रोत्कर्षापकर्षकृतो विशेषो ऽस्तीति प्राप्ते विधी-यते । आदित्यादिमतयश्चोद्गीथादौ कर्त्तव्याः । कस्मादुपपत्तेः । आदित्यादिष्टयः कर्माङ्गद्वारेण क्रतुप्रयोगवचनेन गृह्यन्त इत्युप-पद्यते अधिकृताधिकारो गोदोहनवत् । तथा लोकाः साम-सु सङ्काल्पतायाः सप्तम्याः पाराध्यावगमात्सामोपासीतेति च साम्नो द्वितीयानिर्देशात्सास उपास्यत्वम् ॥ ६॥

#### आसीनः सम्भवात् ॥ ७ ॥

क्रतुगतायामुपासनायां प्रयोगगतत्वात्तथानुष्ठीयते नामादिप्र-तीकेषु । परविचासु, दहरविद्यादिषु चिन्ता किमासीनः शयाना वा । आसीन प्रवेति नियमहेत्वभावादनियमः प्राप्तः । तत्राह । आसी-न इति । कुतः सम्भवात् । तिष्ठतः शरीरधारणे व्यप्रं मनः शयानस्य निद्रयाभिभूयते ॥ ७ ॥

#### ध्यानाच ॥ ८॥

ध्यानं चैतदुपासनं तद्यि समाहिते मनस्युपपचेते ध्याय-तीच वक इति प्रयोगदर्शनात् ॥ ८ ॥

#### अचलत्वं चापेक्ष्य ॥ ९ ॥

इतश्च ध्यायतीच पृथिवीत्यत्राचलत्वमपेक्ष्य ध्यायतिप्रयोगः॥९॥

#### रमरन्ति च ॥ १०॥

शुचौ देशे प्रतिष्ठाप्य स्थिरमासनमात्मन इति सा-पाश्रये स्थिरासने सुखासने स्वस्त्विकासने घोपविश्य निमी-लितनयना निरतिशयानन्दे परमात्मनि चित्तमावेशयेदिति ॥१०॥

### यत्रैकाग्रता तत्र त्रिशेषात ॥ ११ ॥

दिग्देशकालेष्विनयमो यत्र देशे काले वैकायता तत्रोपा-सनं कुर्यात् विशेषश्रवणाभावात् । नमु विशेषमपि के चि-दामनन्ति । समे शुचौ शर्कराविद्वालकाविते शब्दजला-श्रयादिभिर्मनोनुकूले न चश्चः पीडने गुद्दानिर्वाताश्रये वा प्रयो-जयेदिति । सत्यम् । तदेवेदमुक्तं भवति ॥ ११ ॥

#### आत्रायणात्तत्रापि हि दृष्टम् ॥ १२ ॥

आधितराचे ऽधिकरणे स्थिता । सा कि यावजीव-मध किञ्चित्कालमिति संशये किञ्चित्कालं कृत्वोपरमेच्छास्त्रा-र्थस्य कृतत्वादिति प्राप्त द्रूमः । आप्रायणादामरणात्त्रापि मरणकाले प्रत्ययावर्त्तनमग्निरहस्ये शाण्डिल्यविद्यायां भूयते । अथ खलु कृतुमयो ऽयं पुरुषः स यावत्कृतुर्यमस्मालोकात्मैति एवं कृतुर्ह्यमुं लोकं प्रत्याभिसम्भवतीति । कृतुश्च्दः सङ्कल्प-विशेषवचनः ॥ १२ ॥

## तद्धिगम उत्तरपूर्वीघयोरक्लेषिनाशौ तद्यपदेशात ॥ १३॥

गत उपासनाविषयः तृतीयशेषोविचारो ऽधेदानी ब्रह्मविद्याफलं मति चिन्ता वर्षते ब्रह्माधिगमे तद्विरुद्धफलं कर्म क्षीयते न वेति । न श्रीयत इति तावत्प्राप्तमः न हि कर्म श्रीयत इति स्मरणात् । अत्राभिधीयते । तद्धिगमे शानलाभे सरयुत्तरपूर्वयोरधयोः पाप-योरइलेषविनाशी पूर्वोत्पन्नस्य जनमान्तरसञ्चितस्य । अत्रापि जन्माने प्राक्प्रबोधादाविर्भूतस्य च विनाशो व्यपदेशात् । यथेषीकत्लमन्तौ प्रोतं प्रदूयतैवं हास्य सर्वं पाप्तानः प्रदूयन्त इति । तथा श्रीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् रष्टे परावर इति स्मरणमविद्वद्विषयम् । प्रायश्चित्तेन वा भोगेना प्रन्येषां श्रयो नान्यथे-त्यागमिनः । पुनरघस्यासंश्लेषो विदुषाम् । तद्यथा पुष्करपलाश आपो न हिल्प्यन्त प्रवमेवंविदि पापं कर्म न हिल्प्यत इति । प्रमादोत्पन्नमपि ज्ञानवतः सम्यक्दर्शनज्ञानानलसन्द्ग्धं कर्म नद्यतीत्याभिप्रायः ॥ १३ ॥

## इतरस्याप्येवमसंइलेषः पाते तु ॥ १४ ॥

भवत्परामः पापस्य विरोधात् सुकृतस्य तु शास्त्रीयत्वात्र विरोधो विद्ययेति प्राप्ते विधीयते । तस्याप्यश्लेषविनाशी
स्याताम् । पवामित्यतिदेशो यथा पापस्य तथेतरस्य पुण्यस्येति
भोगार्थत्वाद्विरोधो ऽविशिष्टः । उमं वैष पते ते ह तरतीति श्रुतेः ।
श्रीयन्ते चास्येति वा विशेषात् । नैतं सेतुमहोराने तरत इति ।
अत्र सुकृतदुष्कते परामृश्य सर्वे पाष्प्रानो ऽतो निवर्त्तन्त
इत्याह । तुशब्दो ऽवधारणार्थः । शरीरपाते विदुषो सुक्तिरः
वश्यम्भाविनीति । द्विधामुक्तिर्जीवद्यस्थायां रागद्वेषमोहैः तद्क्षेश्च
महादिभिर्विमुक्तिः पातोचरकालमात्यन्तिकीति ॥ १४ ॥

## अनारब्धकार्ये एव तु पूर्वे तदवधेः ॥ १५॥

पूर्वयोरधिकरणयोः पुण्यपापयोर्ज्ञाननिमित्तयोर्विनाहो ऽवगतः स किमविहोषणारव्धकायंयोरनारव्धकायंयोश्च भवत्युत विहोष-णानारव्धकायंयोरेवेति विचार्यते । तत्राज्ञानहाकेरविहोषात्त-द्विहोष इति पूर्वपक्षा मन्यते । तत्राचक्ष्महे । पूर्वे पापपु-ण्ये उनारव्धकले विनह्यतः न पुनः प्रवृत्तकले याभ्यामित् अञ्चल्चानायतनहारीरमारव्धम् । कथं गम्यते । तद्वधेः तस्य ता-चदेव चिरं यावन्न विमोक्षे ऽथ सम्परस्य इति । तकार-

लेशि छान्द्सः । कथं पुनर्जान्याकेर्यवस्था किञ्चित्कर्म क्षीयते किञ्चित्रेति । अस्या एव श्रुतेः शक्तिः यवस्थाऽनुमीयते । यथा- विचरश्रपटलं न दहति इन्धनं तु दहिनि कोऽत्र पर्यनुयुज्यते । विचित्रा हि शक्तयो भावानाम् । ये पुनर्मायामाद्रवादिनस्तेषाः मेपा व्यवस्था नोषपचते । कथं विद्यायामुरपन्नायां करस्ना मायाऽपारता यतः तथा प्रपञ्चो न कर्माणि न संस्कारा व- स्तुभूता विद्यन्ते मायावादिनस्तत्र किञ्चित्कर्म श्रीयते किञ्चित्रेति विभागो दुर्लमः । न च कुलालचक्रद्यान्तः सम्भवति । तत्र वेगाष्यस्य संस्कारस्य वस्तुभृतस्य चक्रमाश्रयो विद्यते शात्र संस्कारस्य विद्यते अविद्यामात्रः वाह्यस्यार्थानभ्युप्पमात् । क्रिचन्द्रद्यान्ते ऽप्ययुक्तः । तत्र तिमिरस्य मिथ्याञ्चानं क्रिचन्द्रद्यान्ते ऽप्ययुक्तः । तत्र तिमिरस्य मिथ्याञ्चानं क्रिचन्द्रद्यान्ते अवद्यतात् । यदुक्तं केश्चिद्वाचित्तमपि मिथ्याञ्चानं क्रिचन्द्रज्ञानवरसंस्कारवद्यात्काममनुवर्वत ए विति तदिपि प्रस्युक्तं भवत्यतो भेदाभेदपक्ष एव स्त्रम् । श्रुतिश्च घटते तद्वधेरिति शरीरपातावधिश्चवणादित्यर्थः॥ १५॥

## अभिहोत्रादि तु तत्कार्यायैव तद्द्यनात् ॥ १६॥

यदि तर्हि विज्ञानसामर्थ्यात् धर्माधर्नयोनिहासिराग्नेहोत्रादि-नित्यं कर्म विदुषा न कर्तव्यं क्रियमाणमपि तद्यदि ज्ञानेन निवर्यते किं इतेनेति प्राप्त प्रत्युच्यते । विदुषाष्यग्निहोत्रादि क-स्वयमुक्तमेतत्सहकाग्त्वेन वेति समुद्यिताभ्यामव ज्ञानकर्मभ्या-मविद्यानिहासिहारेणापवर्गो व्यव्यते नान्यतरेणेति । अत आह तत्कार्यायेव । ज्ञानकार्यमपवर्गः तद्दर्शनाद्यक्षेन दानेनेति । अतो या-वज्ञीयमाश्रमविद्दितं कर्म कर्तव्यम् ॥ १६ ॥

## अतो ऽन्यापि ह्यकेषामुभयोः ॥ १७॥

कि चिपयं पुनरद्दलेपविनाशवचनं कि विपयं वाऽदो वि-भागवचनं एकेपा शाखिनां तस्य पुत्रा दायमुपयन्ति सुदृदः साधुकृत्यां द्विपन्तः पापकृत्यामिति । तत्रोत्तरम् । अतो ऽग्नि-होत्रादेनिंत्यात्कर्मणो ऽन्यापि ह्यास्ति साधुकृत्या यत्काम्यकर्म-फलाय क्रियते अस्ति च पापकृत्या यत्प्रतिषिद्धमाचर्यते तद्वि- पयो ऽयमफ्लेप्यिनाद्यासम्बः कृतस्तिव्रिषयश्चेकेषां द्याविनां विस्तियोगः । उभयोर्जिकियादरायणयोर्मतिवितः । यदेव विद्यये ति दि सूत्रं के कित्रिवित । तदनर्थकितसुपेक्षणीयम् ॥ १७॥

#### भोग्न दिन्तर अवधित्वा सम्पद्यते ॥ १८॥

आरव्यकार्ये जुल्पसां भोगेन क्षपारित्वा वहा सम्पद्धते । तु-भाग्ये ऽवधारणार्थः । यद्यप्यस्मिन् जन्मिन पारमेश्वरगुणा नाशि-व्यत्यन्ते तथापि भारतमाणयाद्भिव्यज्यन्ते मुक्तस्य च प्रायु-भेवन्तीति निष्धीयते ॥ १८॥

> इति भास्क विश्वारीरकभाष्ये चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः समाप्तः ।

# अथ चतुर्थस्य द्वितीयः पादः।

## वाङ्यनसि दर्शनाच्छन्दाच ॥ १ ॥

हाह्य सरपद्यत इत्यनन्तरमुक्तं केम क्रमेणेति देवयानपन्थानस्वतार्यिष्यम् भ्रान्तिमेव ताविक्षक्षपयित जिज्ञासानिहृत्तये
तदुषक्षमाच्छ्वतेः।सा पुनः कीद्दशीति निरूप्यते । यथाशास्त्रं
बाङ्मनसीत्युदाहरणप्रदर्शनम् । अस्य सोम्य पुरुपस्य प्रयतो
बाङ्मनसीत्युदाहरणप्रदर्शनम् । अस्य सोम्य पुरुपस्य प्रयतो
बाङ्मनसीति । तत्रायमर्थः सांशयिकः कि द्याक् वृत्तिमनिस
सम्पद्यते कि वागवेति।श्रुतेर्वागिति पूर्वः पक्षो वाग्वृत्तिरिति
सिद्धान्तः।कुतः।दर्शनात् प्रकृतित्वाद्य । मरणकाले वाग्वृत्तेरुपश्मो दृश्यते मनो वृत्तौ स्थितायामेव । यदि पुनर्वाच एव
प्रलयो वर्ण्यते कि विदुषः करणग्रामस्य ब्रह्मणि लयश्रुतिविरुप्येत अविदुषो ऽपि देहान्तरप्रतिपत्ती करणानुवृत्तिर्न स्यात्।
बाङ्मनसीति वाक्ष्मश्यवावृत्ती लक्षणयावकल्पनम् ।श्रुत्यसम्भवेऽपि लक्षणापि न्यार्थ्यव ॥ १॥

## अत एव च सर्वाण्यनु ॥ २ ॥

अत एव दर्शनाञ्छञ्जास वाग्वृत्तिमनुसर्वाणीन्द्रियाणि वृ-त्तिद्वारेण मनसि सम्पद्यन्ते । को ५सौ । शब्दः । करुमादुपशान्तते-जाः पुनर्भवमिन्द्रियमनसि सम्पद्यमानिरिति ॥ २ ॥

#### तन्मनः प्राण उत्तरात् ॥ ३॥

उपसंद्वतकरणान्तरवृत्तिकं तन्मनो वृत्तिलोपेन प्राणे सम्प-चत रत्युत्तरवाक्यादवगन्तन्यम् । उत्तरचिन्तावतःरार्थं नाराङ्का का-चित् ॥ ३ ॥

सो ऽध्यक्षे तदुपगमादिभ्यः ॥ ४ ॥

प्राणस्तेजस्युपलीयते श्वतत्वादिति पूर्वः पक्षः । नैतदेवम् । सो प्रथमे जीवे कार्यकरणस्वामिनि । कथमधिकाराय कियते । तदुपन्गमादिभ्यः । पंचमेवेममात्मानमन्तकाले सर्वे प्राणाभिसमान्यन्ति यत्रैतदूर्धोद्धासी भवति तमुत्कामन्तं प्राणो ऽन्तकान्मतीति ॥ ४ ॥

कशं तेजसीति श्रुतिरित्याह—

भूतेष्वतः श्रुतेः ॥ ५ ॥

स जीवस्तेजःसहचरितेषु भूतेषु विश्वति तच्छ्छतेः तेजः-श्रुतेरित्थमवगन्तव्यम्॥५॥

## नैकस्मिन् दर्शयता हि ॥ ६ ॥

तेजसीति कथमेकवचनमिति चेत्। प्रदर्शनाथे नैकहिमन्नेव ते-जसि जीवः। कुतः। श्रुतिस्मृती दर्शदतः। पृथिवीमय आपो-मयो वायुमय आकाशमयस्तेजोमय इति।

अण्यो मात्रा विनाशिन्यो दशार्थानां तु या स्मृताः।

इति प्रतिवचने दर्शयतः । पश्चम्यामाहुतावापः पुरुपवच-सो भवन्तीति । तद्याख्या आत्मकत्वात्तु भूयस्त्वादिति । तदिदं यावत्स्क्ष्मरारीरं सप्राणं सेन्द्रियमामुक्तिरनुवर्तते ॥ ६ ॥

## समाना चासृत्युपक्रमादमृतत्वं चानुपोष्य ॥ ७ ॥

किं विदुष प्वैषोत्क्रान्तिनें युच्यते। समाना च विद्वद्विदुषो वा सत्युपक्रमात् स्तिदें वयानः पन्थास्तदुपक्रमात् । आङ्मर्यादायाम् । याषच्छ्रते रूपक्रमां मूर्द्धन्यनाडीताव सुट्येत्यर्थः । लिङ्गरारीर-परिवृत्तां हृद्ये परिवर्तमानः प्राप्तव्यं लोकं प्रद्योतेन पर्यते अविद्वांश्चेतिपतृयानं प्रतिपद्यते नरकद्वारं वा विद्वांश्चेन्मूर्द्धन्यना-डी प्रतिपद्यते । नतु विदुष उत्क्रान्त्यनन्तरं अमृतत्वं न तस्य श्रुत्यपेक्षेति । नेत्याह । अनुपोष्यादग्ध्वात्रेव कार्यकरणं लिङ्ग-संश्चं द्यान्तरं गन्वा प्राप्य अमृतत्वमुच्यते तयोध्वमायन्नमृतत्व-मेति ब्रह्म गम्यतीति च ॥ ७॥

#### तदापीतेः संसारव्यपदेशात् ॥ ८ ॥

तेजःपरस्यां देचतायामित्यत्रात्यन्तिक एव देवतायां तावत्स्व-रूपप्रलय इति प्राप्तं तत्प्रकृतित्वोपपत्तेरिवदुपो ऽपीति प्राप्ते वृगः। यत्मूक्ष्मशरीरं करणायतनमापीतेचराविमोक्षात्सम्यक् झाननिमित्ता-त् अनुवर्तते न मरणवेलायामेव विलीयते। यदि स्यात्सर्वो लोकः प्रयाणमात्रान्मुक्तः स्यात्। न चैतदिष्टं संसारव्यपदेशात्।

योनिमन्ये प्रपद्यन्ते संसारत्वाय देहिनः। स्थाणुमन्ये ऽनुसंयान्ति यथाकर्म यथाश्रुतःमिति॥८॥

सूक्ष्मं प्रमाणतश्च तथोपलन्धेः ॥ ९ ॥

तिल्लङ्गरीरं सूक्ष्मं प्रमाणतश्च सर्वगतं तथोपलब्धेः । तथा-हि नाडीनिष्क्रमश्चवणादिभ्यो ऽस्य सूक्ष्मत्वमुपलभ्यते च मुष्टो वेति ॥ ९ ॥

नोपमर्देनातः ॥ १० ॥

स्थ्लशरीरोपमर्देन दाहादिना अत एव सुश्मत्वाश्रोप-गृह्यते तत् ॥ १० ॥

अस्यैव चोपपत्तरेष उदमा ॥ ११॥

अस्यैव स्क्ष्मशारीरस्य सम्बन्धी यो ऽयमुप्मा जीवद्वस्था-यामुपलभ्यते । कस्मात् । उपपत्तेः । अस्मिन्नसति नोपपद्यते ऽयमुष्मा श्रुतेरुष्ण एव जीविष्यन् शीतो मरिष्यन्निति । तेनानु-मीयते स्क्ष्मशारीरं व्यतिरिक्तमस्तीति । सङ्कोचिकाशात्मकं चेदं समः ष्णुषिणेति(?) श्रुतेस्तद्नुसारो जीवो न हि तस्य स्व-तः सङ्कोचिकाशौ नित्यत्वात् ॥११॥

प्रतिषेधादिति चेन्न शारीरात् स्पष्टो ह्येकेषाम् ॥ १२॥

अधाकामयमानो यो ऽकामो निष्काम आप्तकामो न त-स्य प्राणा उत्कामन्ति ब्रह्माप्येतीति शरीरादुत्कान्तिप्रतिषधादा सृत्युपक्रमादिति यदुक्तं तक्षोपपद्यते इति चेन्नायं विरोधः। शा-रीराद्यमुक्तान्तिप्रतिषेधो न शरीरात्। कथं गम्यत इति प्रति- काते ऽर्थे हेतुमाह । स्पष्टो धिकेषां शाखिनां माध्यन्दिनानाम् । स तस्मात्प्राणा उत्कामन्तीति शाखान्तरे पञ्चयीप्रयोगात् शारीरा-त्राणानामुत्कान्तिनिषेधः स्पष्टः । षष्टीप्रयोगे हि सम्बन्धसामा-न्यं प्रतीयते। यदि च शरीरादुत्कान्तिः प्रतिषिध्येत स उ च्छ्रयत्याध्मायत्याध्मातो मृतः रोत इति नोपपद्येत । प्रत्यक्षवि-रोधश्च स्यात विज्ञानात्मनः शारीरात् प्रतिषेधो युक्तो विव-श्चिताथोंपपत्तेः । कथं इत्वा । तमुत्कामन्तं प्राणो अनुकामती-ति मंसारगातं प्रदर्श इति च ज्ञायमान इत्युपसंहरति । अ-थाकामयमान इति विदुष उत्कान्तिः प्रतिपिध्यते तेषां संसा-रावस्थायां शरीरारम्भा योत्कान्तिः प्राप्ता सा प्रतिषिध्यते । प्राप्त-विषयत्वात् प्रांतेषेत्रानां विदुषः शरीरारम्मभाक्योत्कान्तिनांस्ति प्राणानां तेन सहैव गच्छन्तीत्यर्था गत्वा च परे ब्रह्मणि प्र-लीयन्त इति गतिश्रतेश्च । प्रागेव लिङ्गस्य प्रलयो नास्ति संसा-रमण्डलं हिरण्यगर्भपर्यन्तमतिकस्य प्रलयो भवतीति गस्यते । शानाकर्मसामर्थ्याच गमनसिद्धिः सेवादिलब्धग्रामफलप्राप्ति-वत् । उक्तोपनिपत्काः क गमिष्यन्तीति च प्रश्रपूर्वकमस्यामप्यूप-निषदि गतिर्दर्शिता। तस्मादत्रैव समवलीयन्त इति सुत्रार्था-न्तरात्मात्रेति निर्दिश्यते इति द्रएव्यम् । उत्तरत्र चायमर्थी मन्त्रेः स्पर्धाकियते । तेन घीरा अपि यन्ति ब्रह्मविद् उत्क्रम्य स्व-र्गलोकमितो विमुक्ताः तेनैति ब्रह्मवित्तेजसः पुण्यक्रचेत्यार्चभाग-प्रश्नस्य साकाङ्कत्वादिह परिसमाप्तिः।प्रत्यभिक्वानादेकार्थतायुक्ता। अन्यभेदं तद्वाक्यं चानर्थकं स्यात्। ये तुन्क्रान्तिर्नास्तीति वर्णय-न्ति तेषां हेतुकथनार्थं सुत्रमवाचकम् । न्यायश्च नास्ति उत्क्रान्ति प्रतिषिध्य गतिप्रतिपेधे वाक्यभेदात् ॥ १२ ॥

#### रमर्थते च ॥ ३३ ॥

शुको वैयासिकरादित्यमण्डळं प्राप्य स्वमहिमख्यापनं कृत्वा सर्वभूतो ऽभवदिति स्मर्यत । गत्येकदेशे सम्बन्धात् अर्चिरा-दीना गत इति गम्यते ।

सिक्दस्तु तेनात्मा सर्वेष्वायतनेषु वै। जगाम भिस्वा मूर्थानं दिवसित्युत्पपात ह॥ तथा चापरं स्मरणम् । सर्वभूतात्मभूतस्य सम्यग्भृतानि पद्यतः । दिवापि मार्गे मुह्यन्ति अपदस्य पदेविषाः ॥ इति मुक्तिनार्गस्य दुर्गतोच्यते । याद्यध्यस्यो ऽप्याह । ऊर्ष्वमेकः स्थितस्तेषां यो भित्याद्त्यभण्डलम् । बह्यलोकमातिकम्य तेन याति परां गतिमिति ॥ १३ ॥

#### तानि परे तथा छाह ॥ १४ ॥

तेन ह गताः प्राणाः क समयलीयन्त इत्याह । तानि पुनिर-निद्रयाणि भूतसृक्ष्माणि च परत्रहाविदः तिसम्बेव प्रळीयन्ते । क-स्मात् । तथा प्राह श्रुतिरेवमवास्य परिष्टप्रुरिमाः पोडदाकलाः पुरुपायणाः पुरुपं प्राप्यास्तं गच्छन्तीति यतः प्रादुर्भृतास्तत्रेव स्वकारणे प्रळीयन्त इत्यर्थः । नान्यंत्रति सन्द्विपन्यायेन श्रान्त्यपनोदनार्थे सूत्रम् ॥ १४ ॥

#### अविभागो वचनात् ॥ १५॥

तेजः परस्यां देवतायामिति यथेतरेयां वीजानां वर्षण सः उपितरेवं विदुषामपीति प्राप्त उच्यते । ब्रह्मणि कलानामितभागः स्वस्पव्यतिरेकीभावो लवणस्येव सहुद्धप्राप्तौ । कथम् । वचन्नात् । भिद्यते चास्य नामस्पे पुरुष इति एवं प्रोच्यते स एपो ऽकलो ऽस्तो भवतीति ॥ १५॥

> तदोको ऽयज्यलनं तत्प्रकाशितदारो विद्या-सामर्थ्यात्तच्छेपगत्मनुस्मृतियोगाच हार्दानु-गृहीतः शताधिकया ॥ १६॥

तस्या इति । यस्य हृद्यस्यात्रं प्रद्योतनेन प्रद्योतनेन आत्मा ।नष्कामति चश्चपो वा सूर्ध्नो दा प्रत्येश्वः द्याराददेशस्य इति कि ब्रह्मविदो प्रस्त्युत्कमणे विदोषः कि वा नेति विचार्यते । तत्रानियमे प्राप्त उच्यते । ओका स्थानं हृद्यं तस्य विकानात्म-नः उत्क्रीमधोः स एतास्तेजो भाषाः समस्याददानो हृद्ययेथा- जुचकामतीति श्रुतेरग्रज्वलनं प्रकाशनं ध्रदयस्याग्रज्वलनं प्र-काशनं प्राप्तव्यस्य लोकस्य मार्गं प्रकाशयति तत्प्रकाशितस्तेज-स्तेनाग्रज्वलनेन प्रकाशितं द्वारं पश्यन्स विद्वान् विद्यासाम-ध्याद्विद्याङ्गभूतगत्यनुस्मरणयोगाच हार्देन हृदि सूपासितेन प-रमेश्वरेणानुगृहीतो मूर्जशताधिकया नाड्या निष्कामतीति।

शतं चैका च हृदयस्य नाड्यः तासां मृद्धांनमभिनिस्ते का । तयोध्वमायक्रमृतत्वमेति विष्वङ्डन्या उत्क्रमणे भवन्ति ॥ हृदयादुद्वता विभास्त्ररा ब्रह्मनाडी अनुमूलं मूर्द्धानमेत्येव रस्मि-भिरेकीभूता आदित्यमण्डलमनुत्रविष्ठा तामनुद्यालयतस्तयेवान्त-काले निर्गमनं भवति स्रोऽयं ब्रह्मपथ उच्यते ॥ १६ ॥

## रइम्यनुसारी ॥ १० ॥

अत्र यत्रैतद्दमाच्छरीरात् कामत्यथैभिरेव रिस्मभिक्ष्वैमा-कमत इति श्रूयते । तत्रेदं चिन्त्यते । कि अहनि मृतो रहम्यनुसारी कि वात्रिशेपणाहिन रात्री वेति । अहनि रिहमसम्यन्धायिच्छेदा-दिति पूर्वः पक्षः । विशेषाश्चतेरुभयत्रापि यातीति पश्चान्तरम् ॥१७॥

## निशि नेति चेल्न सम्बन्धस्य याबदेहभावित्वात्

## दर्शयति च ॥ १८ ॥

निशि रात्रौ मृतस्य रदम्यनुसारित्वं नेति चेन्न । नाडीरिहम-सम्बन्धस्य यावच्छरीरभावित्वात् । दर्शयित चामुप्मादादित्यात्प्र-तायन्ते तासु नाडीपु सन्ना आभ्यो नाडीभ्यः प्रतायन्ते अमुष्मि-न्नादित्ये प्रविष्टा इति निदाघसमये रात्रौ रदम्यनुगमो दृश्य-ते । हेमन्तरजनीपु तुपारनिकराभिवादनुपछिन्धः ॥ १८ ॥

#### अतश्रायने ऽपि दक्षिणे ॥ १९ ॥

दक्षिणायने मृतस्य ब्रह्मप्राप्तिः स याचिक्षिण्येत् मनस्तावदा-दित्यं गच्छतीति अतीक्षणाभावादपक्षिकफलत्वाद्य विद्यायाः अतः पूर्वोक्तत्थादेव हेतोः । यथा निशि मृतस्य नाहः अतीक्षा तथाः दक्षिणायने प्रत्युक्तरायणापेक्षा नास्ति । भीष्मस्य तत्प्रतीक्षण्यः रणमुत्तरायणप्रश्नंसार्थं कथं नाम पुण्यं चरेयुः प्राणिन इति ॥ १९ ॥ गनु यत्र काले त्वनानुत्तिमित्युपकम्याहरादिकालिधिरोषः स्मृतायनाष्ट्रत्तेय नियम्यते कथं रात्री दक्षिणायने वा प्रयतो ऽनावृत्ति यावादिति । अत्रोच्यते ।

योगिनः प्रति च स्मर्यते स्मार्ते चैते ॥ २०॥

लत्यं धोगिन उद्दिश्य स्मार्ते चैते योगसांख्ये न प्रत्यक्ष-श्रुतिचिहिते तस्मात्काले विशेषस्यृतिनीदर्तव्या । यदा पुनरा-तिवाहिकोपलक्षणार्था व्याख्यायन्ते तदा न विरोधः॥२०॥

> इति भास्करीयत्रहासुत्रभाष्ये खतुर्थाध्यायस्य द्वितीयः पादः समाप्तः॥



# अथ चतुर्थस्य तृतीयः पादः।

## अर्चिरादिना तत्प्रथितेः ॥ १ ॥

उत्क्रान्तिमारभ्य नार्डाविद्योपेणोत्क्रस्य रश्ययनुसारी देवयानेस पथा ब्रह्माप्रोतीति स्थितम् इत्नानीं सा स्तिरेकानेकेति चिन्त्यते ।
श्रुत्यन्तरेष्यनेकविश्रागितः श्रूयते । नार्डारिद्यमसम्बन्धेनैकान्तेरेव
रिद्यमिस्ध्यमाक्रमत इत्यर्चिरादिनैका । तैर्विथयमिश्रसम्भवानि स
एनं देवयानं पन्थानमापद्याग्निहोत्रलोक्षमागच्छन्तीत्यन्या । यदा
वै पुरुषो ऽस्माल्लोकात्प्रैति स वायुलोक्षमागच्छतीत्यपरा । स्वर्यद्वारेणते विरजाः प्रयान्तीति चान्या । तत्र भिन्नाः स्त्रतयो
इन्योन्यं निरपेक्षत्वात् इति प्राप्तानुच्यते । अर्चिरादिना ब्रह्मप्रेप्सुः
प्रयातीति प्रतिज्ञानीमहे । कृतः । तत्प्रथितः । तस्याध्वनः प्रथन्तात्वासिद्धत्वात्सर्वविद्यपम् । पञ्चाग्निवद्याप्रकरणे ये चेमे ऽरण्ये
श्रद्धातप इत्युपासते इति विद्यान्तरशालिकामिचिरादिका स्तिः
श्राव्यते । अर्चिरादिमागेण श्रुत्यन्तरोक्तानां एकदेशानामन्तभावात् मार्गैकत्वसिद्धः । प्रप्तव्यस्य चेक्षत्वात् अनेकमार्गकल्पनमनर्थकम् । सम्भवत्यकवाक्यत्वे वाक्यभेद्श्यायुक्तस्तस्मादेको ऽयं पन्धा इति स्थितम् ॥ १॥

## वायुमव्दादिवशेषिशेषाभ्याम् ॥ २ ॥

श्रुत्यन्तरोक्तानां मार्गपर्वणां केन क्रमेण सिक्षवेदा इति चिन्त्यते ध्यानोपयोगात । स एनं देखयानं पन्धानमापद्याग्निलो-कमागच्छति स वायुलोकं स वरुणलोकं स इन्द्रलोकं स झहालोकिमिति कीपीतिकिनो ऽधीयते । तर्ह्याचिरादिमार्गेण ग-च्छतामब्दात्तंचत्सराद्ध्वं आदित्यादवीक् च वायुमिससम्भवति संवत्सराहेवलोकं देवलोकाद्वायुलोकं इति श्रुत्यन्तरवद्याहेव-लोको ऽप्यत्र मध्ये सिक्षवेदायितःयः। कस्माद्विद्योषाद्य । स वायुलोकमित्यविदेषपदार्थमात्रनिर्देशात् । यथा वे पुरुषो ऽस्मा-ल्लोकात्प्रीति स वायुलोकमागच्छति तस्मै स तत्र विजिहीते । यथा रथचकस्य चान्तेन स ऊर्ध्वं आक्रामत्स आदिन्यमागच्छती-ति विदोषः । ऊर्ध्वशन्दः क्रमवाची तेन विदोषो गम्यते ॥ २ ॥

#### तडितो ऽधिवरुणः सम्बन्धात् ॥ ३ ॥

आदित्याधन्द्रमसं चन्द्रमसो विद्युतमिति तिखतो ऽिधवि-धृत ऊर्ध्व वरुणो निवेशियतव्यो विद्युद्धरुणयोः सम्बन्धात्॥ ३॥

## आतिवाहिकास्ति हिङ्गात ॥ ४ ॥

किमचिरादयो भोगस्थानानि कि वा मार्गचिहानि कि वा नेतारः पुरषा इति । पश्चद्रयद्युदासेनातिवाहिका इति प्रतिजानीमः। अतिवाहे भवा आतिवाहिकाः। तिष्ठङ्गात्। आतिवाहिकः
बिछुङ्गात्। चन्द्रमसो विद्युतं तत्पुरुषो ऽमानवः स पनं ब्रह्म गमयतीति नेतृत्वममानवस्य पुरुषोपसंहारे दर्शयत्यतः तत्सामध्यात् उपक्रमे ऽर्चिरादिभिः शब्दैः आतिवाहिकाः पुरुपा
निर्दिष्टा इति निश्चीयते। ते च मानवाः। अन्यथोपसंहारे प्रासमानवत्वनिवृत्त्यर्थममानव इति विशेषणं न प्रकल्पेत। गत्तृणां
च स्वस्मशरीरपरिवेष्टितानां स्वातन्त्र्येण गमनानुपपत्तः। उपपत्तौ वा विभूतिविस्ताराय परेण नीयमानत्वमुक्तमः(१)॥ ४॥

नमु वैद्युतादूर्ध्व आब्रह्मप्राप्तेरमानवस्य गमिषतृत्वं श्रुत न बहुणादीनामतः कथं तेपामातिवाहिकत्वमित्याह —

## वैद्युतेनैव ततस्तच्छ्रतेः॥ ५ ॥

अतो विद्युद्धिसम्भवाद्ध्वं तच्छ्रतेः तस्यामानवस्य श्रवणात् तेनैवं विद्युतेनैव नीयन्ते विद्युद्धनन्तरं सम्भवतीत्यमानवो वे द्युत उच्यते । वरुणाद्यस्तु साधु गम्यतामिति साहित्येनोप-कुर्युः । तान्वेद्युतान्युरुषो मानव पत्य ब्रह्मस्रोकान् गमयतीवि श्रुत्यन्तरात् । भवन्ति चात्र सङ्गह्दस्रोकाः ।

तत्राणाः श्रुतियुक्तिभ्यां नाड्यामूर्धन्युपानताः।

<sup>(</sup>१) बभयम्य मोहान्तः सद्धः इति स्वभिष्यं शाङ्करभाष्ये व्याख्यानम् ।

त्रिपाच्छम्दे प्रलीयन्ते खच्युते सर्वकारणे ॥
अनुकान्ती स्तिने स्यादुष्मा प्राणोपलम्भनात् ।
शरीरभेदादिति च श्रूयते तैत्तिरीयके ॥
आरम्भार्था तु योत्कान्तिः सा नेति प्रतिबिध्यते ।
अर्थद्वयविधाने च वाक्यभेदप्रसङ्गतः ॥
लिङ्गेन वेष्टितो यायादिचराद्यतिवाहितः ।
लिङ्गस्य गमनादत्र गतिरस्योपदिद्यते ॥

मूर्धन्यनाड्या विनिस्तय विद्वानाद्य रदमीन्मजते ऽश्विमापम् । अहश्व पश्चं सितमेत्य मासान्संवत्सरं देवनिकायवासम् ॥ वायुं रिवं चन्द्रमसं च पश्चात्कमेण विद्युष्तिलयं प्रयाति । अमानवस्तं पुरुषो ऽधिगम्य ब्रह्मात्मभावं गमयेत्सहैतैः ॥ अपामपीरोन सुरेश्वरेण प्रजाधिनाथेन च सत्हतो ऽसौ । श्रुत्यन्तरालोचनयानुपूर्व्या मार्गो ऽर्चिरादिप्रथितो प्रयेवम् ॥ आनम्दो विरजो विमृत्युरगुणो ऽसङ्गो विपापमा विद्यस्— विद्यासः परमः पुमान्विकरणो भूतान्तरात्मा वृद्यी । सर्वद्यः परमेश्वरः स्वहृदये ध्यातो ऽनिशं यैरयम् ते यं प्राप्य विमुक्तिङ्गनिगडास्तद्वावभाजो ऽथयाः ॥ ६॥

## कार्वं बादारिरस्य गत्युपपत्तः॥ ६॥

स प्तान्त्रह्म गमयतीति सन्दिह्मते कार्यमपरं ब्रह्म नयति कि वा परमिति। कार्यं नयतीति बादरिराचार्यो मन्यते स्य। अस्य कार्यस्य ब्रह्मणो विश्विप्रदेशवर्तिनो गत्युपपसेः। गन्तव्यं गम्मूर्त्यं गतिश्चोपपद्यते॥ ६॥

#### विशेषितत्वाच ॥ ७ ॥

इतश्च ब्रह्मखोकान् गमयति । तेषु ब्रह्मखोकेषु पराः परा-षतो बसन्तीति बहुवचनन विशेषितत्वात्॥७॥

## सामीप्याचु तद्यपदेशः ॥ ८॥

कथं ब्रह्मशब्दो मुख्यः सन् कार्ये ब्रह्मणि हिरण्यगर्मे य-तेंबेति इमामाशङ्कां तुशब्देनापबद्दति । परब्रह्मसामीप्याद्व्रह्म- दाष्ट्रव्यपदेशो लक्षणया कारणघचनः कार्ये लाक्षणिको मयति॥८॥ कथं पुनरेतेन प्रतिपद्यमाना ६मं मानवमावर्ते नावर्तन्ते तयोर्ध्वमायज्ञमृतत्वमेतीति च श्रुतिरित्याह—

कार्यात्यये तद्ध्यक्षेण सहातः परमभिधानात् ॥ ९ ॥

कार्यस्य ब्रह्मलोकस्यात्यये अहाप्रलये सतीत्यर्थः । तद्ध्य-क्षेण हिरण्यगर्भेण सह तत्त्वमेतीत्यभिधानात् इति ॥ ९ ॥

स्मृतेश्च ॥ १०॥

पुराणस्मृतेः । ग्रह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसञ्चरे । परस्यान्ते महात्मानः प्रविद्यान्ति परम्पद्म् ॥ इति पूर्वः पक्षः ॥ १० ॥

परञ्जीमिनिर्मुख्यत्वात ॥ ११ ॥

परं ब्रह्म गमयतीति जैमिनिराचार्यो मन्यते सम । तत्र ब्रह्मदा-ष्दस्य मुख्यत्वात् । शब्द्यमाणकानां यो ऽर्धः प्रतीयते स ब्रही-तब्यो गौणो लाञ्जणिकश्च न शब्दानिमित्तः प्रमाणान्तरापेक्ष-त्वादित्यतश्च ॥ ११॥

## दर्शनांच ॥ १२ ॥

तयोध्वमायसम्बत्नमेतीति गति पूर्विकाममृतत्वप्राप्तिं द्वायति॥१२॥

#### न च कार्ये प्रतिपत्त्यांभिसन्धः ॥ १३ ॥

किश्च प्रजापतेः सभां वेदम प्रतिपद्यत इति नायं कार्यब्रह्मविषयः प्रातपत्यिमसन्धिः सम्प्राप्तिसङ्कल्पः। नामसपयोर्निवेहितेति परब्रह्माधिकारात्। यशो ऽहं सम्भवामि ब्राह्मणानामिति सर्वात्मनानुकमणादिति सिद्धान्तः। याद्विपक्षमेवात्र के चित्सिद्धान्तमाश्चित्य सगुणविद्याविषयागितः श्रूयत इति स्थापयन्ति। कस्मात्। न हि निर्गुणब्रह्मविद्यो गतिरुपपद्यत इति वद्न्तः। सर्वगतं हि ब्रह्म। न हि प्राप्तमेव प्राप्यते। यो हि परिच्छिको श्रामादिः स गत्या प्राप्यते। तस्मात्सगुणासु विद्यासु ग-

तिश्रुतिरिति । अत्र वेदान्तसम्प्रदायन्यायविदः परिहारं व्यवते । यित निर्गुणायां गतिरतुषपन्ना सगुणास्विष समानानुषपितः। तत्रापि ब्रह्मैदोपास्यते सर्वगतस्य ये गुणास्ते गुणाः सर्वगता एव । यथाकाशस्य शब्दः परमहत्वम् । ते ऽपि चापहतपाष्माद्यः संसारातिनिवृत्तिहेतवो यस्येते स परमात्मोच्यते । यस्य ते न मन्ति स संसारी सत्वादिग्रणयोगादित्यसाधरणा गुणाः । तत्र समुणं ब्रह्मोपास्यमानं अब्रह्म भवति । न निर्गुणं वस्तु विद्यते । न हास्ति प्रकाशादिप्रत्याख्यानेनाग्निर्नाम भवति । नापि द्रव्यप्रत्याख्याने गुणो नामास्ति । उभयात्मकं तद्वस्तु । विद्यानयान-न्दं ब्रह्म आनन्दो ब्रह्मेति शतगुणितोत्तरक्रमेणानन्दर्शातपादना-त् । यदि श्वेतन्यमात्रं ब्रह्म आनन्दगुणापदेशो ऽनर्थकः स्यात्। न चाकरमादर्थवादकरुपना । यथाश्रुतार्थग्रहणे कि नामानुपपनम् । <mark>अस्थुळादिशुतिस्तु प्रपञ्चनिकारणपरा । अयं तु ल एको ब्रह्मण</mark> आनन्द इत्यसाधारणगुणोत्कषीपकर्परहितो व्यपदिष्टः। यदि च श्रुतं नाहियते अपवर्गी ऽप्यर्थवादः किं न भवति । अत एव सर्वशक्तित्वं सृष्टिकर्तृत्वमित्येते गुणाः परस्यासाधारणाः न केन चित्प्रतिषेद्धुं शक्यन्ते । गुणकृतं वा नानात्वं च दार्शै-तम्। तचास्माकं न दोषाय प्रत्युतालङ्कारो ऽभिन्नाभिन्नात्मकव-स्तुरूपावगमात् । अतः सगुणब्रह्मविदो ऽपि गतिरनुपपन्ना त-द्भावाप तः। न हि प्राप्तमेव प्राप्यत इति त्त्र दुक्तेनैव हेतुना तत्र ग-तिश्रुतयः कृषे प्रवेशयितव्याः । किञ्च संसारिणो ऽपि स्वरूप-तो गतिनापयाते तस्यापि लिङ्गशरीरगमनादेव गमनम्। नतु च संसारी जीवो नाम परमात्मामासः तस्य परिविद्धन्नत्वा-द्वतिरुपपद्यते । अत्रोच्यते । को ऽयमाभासो नाम । किं वस्तुभूतो ऽधाष्यवस्तुभूत इति । यदि तावदवस्तुभूतस्य तस्त्रात् गतिरुपप-द्यते स्वर्गीपवर्गयोरिषकाराभावः शशिवपाणवत् । अथ वस्तु-भूतः सर्वगतश्चेन्यभावो ऽणुपरिमाणत्वं मध्यमपरिमाणत्वं च भवता नेष्यते । यञ्चाणुत्वं तदीपाधिकामिति लिङ्गामनादेव ग-मनं पूर्वोक्तमभ्युपगन्तव्यम् । न चास्माभिरियं गतिः कव्पिता।श्रुत-यो ऽत्रप्रमाणम् । परविद्यासु च गतथो एस्यन्ते । एतेन प्रातिप-पद्यमाना इमं मःनवमावर्त्तं नावर्तन्ते इति । तद्धेत्वं वै तादिष्टापूर्ते छ-

विभित्युपः सर्वे ते चन्द्रमसमेव छोकं अभिजायन्त इति त एव पु-नगर्वांत तथोत्तरेण तपसा व्यावय्यंण श्रद्धा विद्ययात्मा-नमन्बिष्यादित्यमधिजयन्ते एत्रहे प्राणानामायतनं एतदसृतमभ-गरेरतम् एरायणं पतस्माच पुकरावर्गत इति प्रदेन । मुण्डकं च स्योद्वारेण ते चिर्ऽताः धमार्थतात् । कडवर्हाषु च पर्रावयाध-फरने धाने केया व बृद्यत्य नाउट इति । परविशानांत्र केतरे-नके अयसे अस्पाहीकायुक्तस्याक्षिम स्वर्गे लोके सक बामाः वाप्तवासृतः सममद्भिति । एवं तत्र नद्र गीतासु चावृत्यना-ष्ट्री विभागेनांक । असृतत्वं हि भेजिर इति पुराण । तेपामिह न पुत्रराष्ट्रितिरिति च बाजसंनयके । इहेनि विदायणादिह कर्षे Sनाहार्त्तः कल्पान्तरे प्रयान्त्रत्तिरिति चेन्न । द्वोभृतवद्गुवादात् । थथा राजसूये ब्रह्मणा यहं महिष्या यहं इत्येवमादिना द्वादशहवींपि विद्वितानि प्रत्येकं कर्चव्यानीति द्वीभृते निर्वपेदित्युक्तम्। एक स्मिन्कते पुनरिप स्त्रोभूत इत्युक्तिष्ठते । तद्वत् इह कल्प इह क-हपेति सर्वकलपन्यातिराक्ततिनिर्देशात् । अपि चह युगे ऽचान्त-रे करुपे उन्यस्मिन्वेत्यध्यवसानात् आकृतिवादो युक्तः । अर्थवा-दसम्भवात गृहेकत्ववत् वाक्यभेदात् पदानामावृत्तिविधीयते युगपत्सर्वकरूपे ब्लावृत्तिरेवोत्तिष्ठते । तत्रास्मित्रेव करुपे न करुपा-न्तर इति अपरस्मिन्नर्थे ऽमिश्रीयमाने वाक्यभेदो दुनिवारः । य-था गृहं संप्राष्टींति संमार्गे विधीयमाने सर्वगृहेषु प्राप्तिः । सत्रैकस्येति पुनर्विधीयमाने वाक्यभेदस्तत्रापि अनावृत्तिर्द वि-भीयते तदानीमिहेनि पदं कि विशेषणं स्यात् । तस्मादिह प-दमनुवादः । अत एव काण्वानामिह पदं न पष्टयते । तस्मादिन-रादिना गत्वा परमात्मिन लिङ्गप्रलयो न प्रागिति श्रुतिसाम-र्थ्यान्निश्चीयते । विद्याकर्माक्षिता च गतिः संसारतरणा युज्यत सत्यलाकमतिकभ्य कारणे ब्रह्मणि सूक्ष्मदारीरस्य करणानां च विलयः । तथा चाह पं ऽव्यये सर्व एकीमवन्ताति । पुरु-षायणाः पुरुषं प्राप्यास्तं यन्तीति च । यदुक्तं ब्रह्मछोक्तिप्यति बहुवचनं नावकल्पतं इति । तञ्चोचं बहाणि संख्याभावासैकरवं न बहुत्वं पादाबहुत्वववैतद्रष्टव्यम् । अदितिः पात्रान्त्रमुमाक्ते ता-निति एकस्मिन्पादी बहुवचनं साधुन्वाधी प्रयुज्यते । विभक्तेहिं

द्वावधीं संख्याकर्माद्यश्च । तत्राविविक्षतायामिष संद्वायां सन् मी निमित्तमात्राविवक्षयावकरूपते । ब्रह्म सर्वभोगनिमित्तं सर्वप्रपञ्चनिमित्तमिति निमित्तसप्तम्येवेत्यदोषः । ये वार्यब्रह्मोपासकास्तद्-पेक्षया वा बहुवचनम् । यद्यत्र किञ्चिदेव स्क्ष्ममिष दूषणं केन चिदुत्प्रेक्ष्यते तत्सर्वे छान्दोग्ये विस्तरेण परिद्वतिनित्युपर-म्यतं ॥ १३ ॥

अत्र ही पक्षी दर्शयत्वा निर्णयार्थमाह । अत्रतीकालम्बनान्नयतीति बादरायण उसन

## यथा ऽदोषात्तत्क्रतुश्च ॥ १४ ॥

स पतान् ब्रह्म गमयतीति अतीकालम्बनान् वर्जविन्वा वर्गे ष्रक्षेत्युपासीतेत्येवमादिप्रतीकालम्यनान्वर्जयित्वा कार्यब्रह्मोपासकः ये च परब्रह्मोपासकाः तानुभवप्रकाराक्षयतीति वादरायण आस्तर-यों मन्यते स्म । कस्मात् । उभयथा ऽदोषात् । कथं व दोषस्तव हेतु-माह् । तत्कतुश्च । यथा कतुरस्मिन् छोके पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवति । तं यथा यथांवातत इति च श्रुतेः । पर-मात्मकतुः परमात्मानं प्रतिपचते कार्यत्रहाकतुः कार्यम् । द्वेतेकत्व-भावनया हिरण्यगर्भो भविष्यामीत्येवं प्रवृत्तस्तञ्जावं तत्वासा-र्थस्याचिमार्गः प्रत्यते । तथा च कौपोतिकना पर्यक्षविद्यायां च बृहदारण्यके । ननु पञ्चाग्निविदां कथं कार्यब्रह्मलोकप्राप्तिः। श्रुतेः । तत्रापि विशेषण श्रुयते यः शुद्धः पूतः पुण्यलोको भवतीति । नतु पूर्वापरविषद्यमिव प्रतिसाति । परं जैमिनिर्मु-ख्यत्वादिति परमेव ब्रह्मशब्दार्थ इति निश्चितम् । कार्यं ब्रह्म चेत् पञ्चाग्निविदः प्रतिपठ्येरप्रावृत्तिः स्यात्तदानावृत्तिवचनं विरुद्धम्। अत्रोच्यते । नायं विरोधो द्विधा मुक्तिः सद्य एव मुक्तिः क्रममुक्ति-स्रोति । ये साक्षावृत्रहीवोपासते सद्य पव मुच्येरन् । इतरे तु हिर-ण्यगर्भे प्राप्य शुद्धान्तःकरणाः तत्रेव ज्ञानप्रकर्षमासाद्य माया-तपयोरिव ब्रह्मलोके इति विविक्तवोधोत्पत्तिसङ्गीर्त्तनात् तेन सह मुच्येरन् । ब्रह्मणा सह ते सर्व इति स्मृतेः । अतो ब्रह्म गमबेत्यपुनरावृत्तिरिति चोभयमुपपन्नम् । तत्सामध्यदिवेत्धं क्रममुक्तिराक्षिपतीत्वदोषः ॥ १४॥

## विशेषं च दर्शयतिं ॥ २५ ॥

न प्रतीकेषु ब्रह्मोपासनमस्तीत्युक्तम्। इतश्च प्रतीकोपासनेषु पूर्व-स्मात्फलिवरोपमुत्तरस्मिन्नुपासने दर्शयित । यावन्नाम्ना गतं तत्रास्य यथा कामचारो भयित घाग्वा व नाम्नो भूयसी या-चहा रोपगतं तत्रास्य यथा कामचारो भयित । स चायं फलिव-रोपः प्रतीकतन्त्रत्वादुपपद्यते । तथा च प्रतीकालम्बनाम्बर्जिय-त्वा इति युक्तम् ॥ २५॥

> इति भास्करीयब्रह्मसूत्रभाष्ये चतुर्थाध्यायस्य तृतीयः पादः समाप्तः।

# अथ चतुर्थस्य चतुर्थः पादः।

## सम्पद्माविभीवः स्त्रेन शब्दात् ॥ १ ॥

उत्क्रान्तिगतिगन्तव्यनिर्णयः कृतो प्रथेदानीं गन्तव्यं प्राप्तः किम-घरथो भवतीति चिन्त्यते । एवमेवेष सम्प्रसादो प्रसाव्करीरात्स-मुखाय परंज्योतिकपसम्पद्य स्वेनक्रपेणाभिनिष्पद्यतः इति श्रूयते । तत्र सन्देहः । किमागन्तुकेन केन चिद्रूपेणाभिनिष्पत्तिः सम्पद्यते किं वा स्वेनात्मरूपेणेति । किं पुर्ननः प्रातिभाति । आगन्तुकेनेति । कुतः । मोक्षस्यापि फलवत्त्वसिद्धेः । यथा दिव्येनाप्राष्ट्रतेन रूपेण स्वर्गफलं भुज्यते तथात्राप्यात्मरूपेण नागन्तुकेन । कस्मात्। स्वदाव्दाः त् । अन्यथा हि स्वदाव्दो प्रनर्थकः स्यात् । ननु चात्मीययचणो प्रपि स्वदाव्दः । सत्यम् । येन क्रपेणाभिनिष्पद्यते तदस्यात्मीयमेवेत्य-नर्थकः स्वदाव्दः । तस्मादात्मक्रपेणेति निश्चीयते । अभिसम्पत्तिश्चाः भिव्यक्तिः ॥ १ ॥

ननु प्रागवस्थायामपि,स्वरूपमस्ति कः खल्वधुना विशेष इत्याह ।

#### मुक्तः प्रतिज्ञानात् ॥ २ ॥

अपहतपाप्मेत्युपक्रम्य एतं त्वेव ते भूयो ऽनुव्याख्यास्यामीति व्याख्यानात्सर्ववन्धविनिर्मुको ऽयमत्र प्रतिपाद्यत इति गम्यते । स्व-मे सुषुप्ती चाविद्याकलुषितो जीव इह शुद्धेन परमात्मरूपेण सम्प-द्यत इति विशेषः ॥ २ ॥

#### आत्मा प्रकरणात्।। ३ ॥

नजु च भौतिकं ज्योतिरत्र श्रूयते कथं मुक्त इत्युच्यते। मै-वमवादीः। आत्मायं ज्योतिःशब्दः। कथम्। अयमात्मापहतपाणेति प्रकरणे हि सामान्यशब्दः प्रयुज्यमानः प्रकृते विशेषे ऽवितष्ठते। यथा स्वर्गशब्दः सुषुप्तिप्रकरणे स्वर्गलोकमेतीति तद्देवा ज्योति-षां ज्योतिरायुहींपासते इति च परात्मनि ज्योतिःशब्दप्रयो-गो दृश्यते॥ ३॥

#### अविभागेन दृष्टत्वात् ॥ ४ ॥

स्वेन रूपेणाभिसम्पद्यमानः कि विभागेनावातिष्ठते परमात्मनाः विभागेनेति । तत्र पूर्वपक्षवादी मन्यते । स तत्र पर्येतीत्याधाः राधेयभावेन व्यपदेशात् सम्पन्नसम्पत्तव्ययोध्य कर्मकर्त्तव्याः पदेशात्सांख्यानामित्र मुक्तो भेदेनावातिष्ठत इति । सिद्धान्ती मन्यते ऽविभागेनेति । कथम् । दृष्टत्वात् । तत्त्वमसम्यहं ब्रह्मासिम प्रयोदके शुद्ध शुद्धमाशितुं तादृशो भवति । एवं मुनेविजानत आन्त्रा भवति गीतमेन विभागप्रातिपादकस्य शब्दस्य दृष्टाः स्वात् । यथा च भग्ने घटे घटाकाशो महाकाश एव भवति दृष्टात्वादेवप्रत्रापीति । जीवपरयोध्य स्वाभाविको ऽभेद औपाधिकः स्तु भेदः स तिश्ववृत्तौ निवर्तते ॥ ४॥

#### ब्राह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः ॥ ५ ॥

स्थितं स्वेन रूपेणाभिनिष्णयत इति तदिदानीं स्वरूपं चि-स्यते। नतु चात्मस्वरूपिमत्युक्तम्। तदेव न हायते सामान्येनो क्तत्वात् तद्विषयनिर्धारयिषया प्रारम्यते। तत्रकं मतं ब्राह्मेणा-त्मरूपेणापहतपाप्मादिना सत्यसङ्गल्पावसानेन। कस्मात्। उपन्या-सादिभ्यः। आत्मापहतपाप्मेत्युपन्यासात्। स तत्र पर्योति पक्षिकीशं नीयमानः सर्वज्ञः सर्वशाकिरित्यादिष्रहणं ससम्बोधो मोक्ष इति जैमिनेरभिमायः॥ ५॥

## चितिमात्रेण तदात्मकत्वादित्यौडुलोमिः ॥६॥

मतान्तरमुच्यते चैतन्यसन्मात्रेणाभिनिष्णयते इत्योद्धलोमिमेन्यते स्म । कुतस्तदात्मकत्वात् । चैतन्यात्मकं सत्तात्मकं च ब्रह्म यथाश्रुति एवं वा अरे अयमात्मा ऽनन्तरो ऽवद्धः कृत्स्नः प्रश्चानघन एवेति । तथा सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मोति सत्यकामादीनां तु विकल्पमात्रत्वादत्तत्स्वरूपतेति मन्यते । सुषुप्तवत् निःसम्बोधो मोक्ष इत्योद्धलोमेरभिप्रायः । सांख्यवैशेषिकादीनामिवेदानीन्तनामापि केचिदेतदेवं दर्शनं प्रतिपन्नाः ॥ ६॥

## एवमप्युपन्यासात पूर्वभावादविरोधं

#### बादरायणः ॥ ७ ॥

एवमपि चैतन्यमात्रत्वे ऽपि पूर्वस्याप्यैश्वर्यरूपस्य भावात्। कथमुपन्यासात् । पूर्वोक्तेन जैमिनीयेन हेतुना उभयेषां वेद-वाक्यानां प्रामाण्याविदोषात् । असाधारणात्वाश्चापहतपाप्मागु-णानां व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तस्वभावत्वाद्विरोधं भगवान् वाद्राय-णः परिनिश्चिकाय। न च गुणगुणिनोरेकत्वानेकत्वविरोधः। य-थाग्निरेकः सप्तजिद्धः प्रकाशवानुध्वेज्वलन उष्ण इति नानात्वम्, यथा च उद्यन्दिनकर एकः किरणजालं अवनिमण्डले थयन्ननेको भवतीति । अत्र वैशेषिकाः प्राहुः । ससम्बोधो मोशो नोपपचते। सर्वज्ञत्वादिगुणयुक्तौ दुःखनिवृत्तिमात्रं मोक्षः। आनन्दादिशब्दाश्च दुःखनिवृत्तिमात्रास्त्रास्वनः । यदि च सुखरा-गेण प्रवर्तेत ततो बन्ध एव स्यात् । रागस्य वन्धहेतुत्वात् । श्वरीरेन्द्रियमनसां निवृत्ती विज्ञानीत्पत्तिहेत्वभावात् निःसंशः पाषाणकल्पो ऽत्रतिष्ठते । साङ्ख्याः पुनश्चेतन्यस्वभाव आत्मा तस्य द्रष्टुः स्वरूपे चैतन्यमात्रे Sवस्थानमसम्प्रज्ञात-योगनिष्यत्तौ मोक्ष इति मन्यन्ते । तत्राभिधीयते । यत्तावदुक्तं रागो बन्धहेतुरिति तद्युक्तम् । शास्त्रादयं विभागो गम्यते । यथा स्वदारगमनं धर्माय परदारगमनमधर्माय, तथा विषयविषयो रागो बन्धहेतुर्निरतिशयानन्दब्रह्मविषयो मुक्तये । तथा ह्या-हाप्तकामाभीप्तितं न विवेशकः स्मरति । न वानन्दशब्दो दुःखाभाववचनः। शतगुणोत्तरोत्तरक्रमेण उत्कर्पापकर्षौ प्रतिपाद्य निरतिशयस्य ब्रह्मानन्दस्योपदेशात् । न चाभावस्य निरु-. पाख्यस्योत्कर्षापकर्षी स्तः । लोके ऽपि दुःखतारतम्यं च परस्परविलक्षणं प्रत्यक्षेणानुभूयते । तस्मान्मुक्तः कारणात्मानं प्राप्तः तंद्वदेव सर्वेशः सर्वशक्तिः सर्वात्माभिभवतीति जैमि-निवादरायणयोरभिप्रायः । ततो ये वेदवाह्या वैशेषिकाः सा-क्षासत्पक्षावलभ्विनश्च ते सर्वे ऽपसिद्धान्तिनस्तर्कमात्रशरणत्वा-दिति । यदि च विज्ञानमात्रं ब्रह्मानन्दपद्मनर्थकं, तर्हि चैत-न्यमात्रमानन्दः, दुःखावस्थायामपि चैतन्यानुवृत्तिदर्शनात् । न च दुःखनिवृत्तिमात्रमानन्दशब्दार्थ इत्युक्तम् । तस्मात्स्वयं

# संविदितमेव सुबं सर्वदा मुक्तस्याभ्युपेयम्॥७॥ सङ्कल्पादेव तु तच्छतेः॥८॥

स यदि पितृलोककामो भवति सङ्कल्पादेवास्य पितरः ससुपितप्रनतीति श्रूयते। तत्र संशयः। किं सङ्कल्पादेव पित्रादिससुत्थानमथ कारणान्तरमपेक्षितव्यमिति। सङ्कल्पो ऽभिगमनादि
च पित्रादिसमुत्थाने निमित्तं रुष्टं लोके तथा मुक्तस्येति
प्राप्ते ऽभिधीयते। मुक्तस्य सङ्कल्पादेव पित्रादिसमुत्थानं न कल्प्यं हेत्वन्तरं तच्ल्ल्ह्तेः सङ्कल्पमात्रश्चतेः। तस्याश्च प्रामाण्यादिति च शन्दो न हि लोकसामध्यं युक्तं सत्यसङ्कल्पत्वानमुक्तस्य। पित्रादित्रहणं समस्तप्रपञ्चगतमूरिप्रदर्शनार्थम्॥ ८॥

### . अत एव चानन्याधिपतिः ॥ ९ ॥

अत एव नायमवन्ध्यसङ्खल्पत्यात् मुक्तो ऽनन्याधिपतिरन्यो ऽस्याधिपतिनीस्ति स्वतन्त्र इत्यर्थः । स सर्वेषु लोकेषु का-मचारो भवतीति श्रुतेः॥९॥

#### अभावं बादरिराह ह्येवम् ॥ १०॥

सङ्ग्रव्पादेवेति वचनात् अमनस्तावदस्तीति अवगम्यते तत्रेदं सिन्दि । कि शरीरेन्द्रियाणि मुक्तस्य सिन्ति न सन्तीति । शरीरेन्द्रियाभावं वादिरिराचार्यो मेने यस्मादेवमाह मनसैतान् कामान् । यस्य तु मने स एते ब्रह्मछोक इति शरीरेन्द्रियता-भावे मनसेति विशेषणं नीपपद्यते ॥ १० ॥

# भावं जैमिनिर्विकल्पामननात् ॥ ११ ॥

तयोर्भावं जैमिनिराचार्यो मेने । कुतः । अविकल्पमननात् । स एकधा भवतीति भूमविद्याया शरीरेन्द्रियभावमन्तरेण त्रि-धाभावादीनां प्रकारान्तरेणानुपपत्तेः ॥ ११ ॥

### द्वादशाहवदुभयविधं बादरायणो ऽतः ॥ १२ ॥

अत एवाभगश्चितिसामर्थ्यात् उभयविधं बादरायण आ-वार्यो मेने मुक्तस्य सर्वशक्तित्वात् ऐश्वश्वर्ययोगाच्छरी- रोपादानमनुपादानं च स्वेच्छयोपपद्यते । द्वादशाहवदिति ह-हान्तोपादानम् । सत्रमहीनश्च द्वादशाहं तूभयलिङ्गात् । द्वाद-शाहमृद्धिकामा उपयुरिति उपायिचोदनायाः सत्रत्वं गम्यते । द्वादशाहेन प्रजाकामं याजयोदिति यजतिचोदनाया अहीनत्वम् ॥१२॥

### तन्वभावे सन्ध्यवदुपपत्तेः ॥ १३ ॥

स्थितमुभयविधत्वं तत्र विशेषश्चिन्त्यते । मोक्षार्थिनां प्रवृ-त्तिविशेषार्थं तन्त्वाः शरीरेग्द्रियस्याभावे केवलेन मनसा भोगः सन्ध्यवत् । यथा स्वप्ने सुखोपभोगो मनसानुभूयते । तथा ब्रह्मलोके मनसैतान्कामानिति प्रवमेतदुपपद्यते ॥ १३ ॥

#### भावे जाग्रहत्।। १४॥

तनोभीवे यथा जागरितावस्थायां स्थिराः स्थूलाः पित्रादिभोगास्तथा ब्रह्मलोके सङ्कल्पलभ्या भोगा इति ससम्बोधं
मोक्षं श्रुतिसिद्धमाश्रित्याचार्येणायं विभागो दर्शितः श्रोतृणामनुप्रहाय । नानास्तिक्यमवलम्ब्य भ्रान्त्या वा सूत्राणामन्ययार्थत्वं कल्पनीयं श्रुतीनां चार्थवादत्वं सर्वत्रार्थवादत्वप्रसङ्गात् ।
निःसम्बोधे तु मोक्षे न प्रेक्षापूर्वकारी कश्चित्प्रवर्तते । संसारावस्थायां तावद्देवलोकादिषु पर्यायेण सुखतारतम्यं लभते ।
मुक्तः पुनः सुषुप्तवन्न किञ्चिद्धितन्यं विद्यमानमप्यसत्सममेव । न
दि चैतन्यान्तरेण संवेद्यते तदभावात् । न च स्वसम्बिद्धिरस्तु चैतन्यम् । व्यतिरिक्तसंवित्यनभ्युपगमात् । अभ्युपगमे च
मेदमसङ्गात् मायावादहानिः स्यादेव । ससम्बोधे पुनमोक्षे सर्वमुत्पन्नं सल्लक्षणं बोधस्वरूपं सत्सर्वदं सर्वदाक्तिभिन्नामिन्नक्रपं
दि तद्वस्तु नातो ऽन्यथा तद्वगितिरिति ॥ १४॥

## प्रदीपवदावेशस्तथा हि दर्शयति ॥ १५ ॥

यदा मुक्तः सङ्करपमात्रसिद्धत्वात् निर्माणदारीराणि बहुन्यु-पाद्चे । किं तानि चेतनावन्ति समनस्थान्याहो स्वित अचेतनान्य-मनस्थानीति चिन्त्यते । तत्रैकदारीरवार्तित्वात् चेतनामनसोर्निर्मा-णदारीराणि तद्विरहितानीति प्राप्तम् । अथवा वैदेशिकमते पूर्वमुक्त- गनांसि यान्यस्वामिकानि तिष्ठन्ति तान्युपादाय निर्माणद्यरिरभोगाननुभवति । आत्मनः सर्वगतत्वात् इत्यवं प्राप्ते धूमः । न
सुक्तमनांसि कानि चिद्वस्थितानि सन्तीति प्रमाणमस्ति । प्रतिषिद्धं चैतद्वैशेषिकमतं पूर्वमेष । न चामनस्केनिर्माणद्यरिरेरकेतैनेर्भोगो ऽवकल्पते । अत आह प्रदीपवदायेश इति । यथा तैछवित्तसंयोगभेदे तत्र तत्राविशति प्रदीपस्तथा सर्वशक्तित्यात्सर्वेषु शरिरेषु चेतनामनसोः सद्भावः । स्वयं तावदात्मा मुकः
सर्वगतः अणुत्वमौपाधिकं संसारावस्थायामुन्कान्तिगतिसामध्यादभ्युपगतम् । यद्यप्यणुत्वमथेदानीमभ्युपगम्य पकशरीरवर्तित्वं कल्प्यते तथापि सर्वशक्तित्वात्सत्यसङ्कल्पत्यात् निर्माणशरीरेषु
भोगसंवित्तिलक्षणा चेतना तत्साधनभृतानि च मनांसि प्रादुभवन्तीत्यविरोधः । तथा हि दर्शयति शास्त्रं स पकधा भवति पञ्चधा भवति सप्तधेति ॥ १५॥

ननु मुक्तस्यानेकशरीरावेशादिलक्षणमैश्वर्य्य वारयति प्रतिश्व-तिः पेश्वर्यं सर्वेद्यतां वा मुक्तस्य वारयति —

#### स्वाप्यसम्पत्त्योरन्यतर।पेक्षमाविष्कृतं हि ॥ १६॥

कथं स्वाप्ययः खुषुप्तं स्वमपीतो भवति तस्मादेनं स्वपि-तीत्याचक्षत इति सम्पत्तिरुक्तमतः तेजःपरस्यां देवतायामिति वि-श्वानघन प्वतिभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनश्यति न प्रेत्य संश्वास्ती-ति तयोरन्यतरापेश्यं विशेषणविश्वानवारणश्रवणं न मुक्तस्य स-मस्तवस्तुविषयासामान्यश्वानं निवार्यते । कथमवगभ्यते । यतस्तत प्वतद्धिकारवशादाविष्कृतमेवैतेभ्यः समुत्थायेति शरीरेन्द्रिय-विषयनिवन्धनं न प्रेत्यति विशेषविश्वानं प्रतिपिध्यते । यत्पुनः परभावस्य विद्याकमसामर्थात्सर्वाविषयं सामान्यश्वानमाविर्मृतं न तस्य सुप्तावस्थायामभावो व्यपदिश्यत इत्यदोषः॥ १६॥

# जगद्यापारवर्जे प्रकरणादसंन्निहितत्वाच ॥ १७ ॥

स्थितमेतत्स्वमतिवभागेन दण्टत्वादित्यारभ्य परमकारणे सा-युज्यं गतानां च निरवधिकमैश्वर्यामिति । ये पुनर्वेदान्ते मुक्ताः पृथगवितष्ठनत इति तन्मतमभ्युपगम्य सायधिकमैदवर्य्यं तेषा- मिष प्रतिगद्यितुमधिकरणमारभ्यते । जगद्यापारपेदवर्ययुक्ता-नामभ्युपगम्यते । जगद्यापारस्त्वनादिसिद्धस्येदवरस्य कथं ग-भ्यते । प्रकरणात् । सदेव सोम्येद्मिति हि प्रकृत्य सृष्टिक्च्यते अ-सन्निहितत्वात् चेतरेपामुपासा हि परमात्मानं सृष्टिकर्तारम-भिष्यज्यते तेषां सिक्षधिरस्ति । तस्मादितरेषामदवर्धं सावच्छे-दं परमेदवराजुविधायीति स्थितम्॥ १७॥

प्रत्यक्षोपदेशान्नेति चेन्नाधिकारिकमण्डलस्थोक्तेः ॥१८॥

अधिकारे लोकानुम्रहृष्यापारे प्रवृत्तं यत्सवितृमण्डलं तदवस्थिन्वित्यायत्तमेवेदमैदवर्षमुच्यते न स्वतन्त्रम् । स्वरित्यादित्ये महिरिति ब्रह्मणीत्युक्ता प्राप्नोति स्वाराज्यमित्युच्यते । तस्मात्तदपेक्षमैन्वर्थमणिमादिलक्षणं न जगद्यापारविपयम् । अत प्वाहामोति मन्तर्भाति । सर्वमनसां यः पतिस्तमाप्नोतीत्यर्थः । तत्प्रानिपुरःसरं चेदमैण्वर्थमितरेषां भ्राष्यते । विकारवर्तित्वं कथं गम्यव्ये । चाक्यरोपात् । चश्चःपतिः भ्रोत्रपतिर्वेद्यानपतिरिति ॥ १८ ॥

# विकारावर्ति च तथाहि स्थितिमाह ॥ १९ ॥

पारमेश्वरं पुनरेश्वर्थं नित्यसिद्धं विकारावर्ति स्वमहिमव-तिंचशब्दाद्विकारवर्ति । तथाद्युमयविधां स्थितिमाहाम्नायः तावा-नस्य महिमा त्रिपादस्यामृतं दिवाति । कार्यप्रद्वालोकवर्तिमां मुक्तानां सङ्कल्पादेवेति श्रुतिः । तदैरम्मदीयं सरः तदश्वस्य सामस-वनमिति बहुविधमैश्वर्थं प्रकीत्यं तत्रेश्वरायत्तमित्युपपन्नम् ॥ १९ ॥

### दर्शयतश्चैत्रं प्रत्यक्षानुमाने ॥ २०॥

विकारावर्तित्वं परस्य ज्योतिषः तद्युग्राहकत्वं च प्रत्यक्षा-तुमाने श्रुतिस्मृती दर्शयतः। न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रता-रकमिति। न तन्नासयते सूर्यो न शशाङ्को न पावक इति॥ २०॥

### भोगमात्रसाम्यं लिङ्गाच ॥ २१ ॥

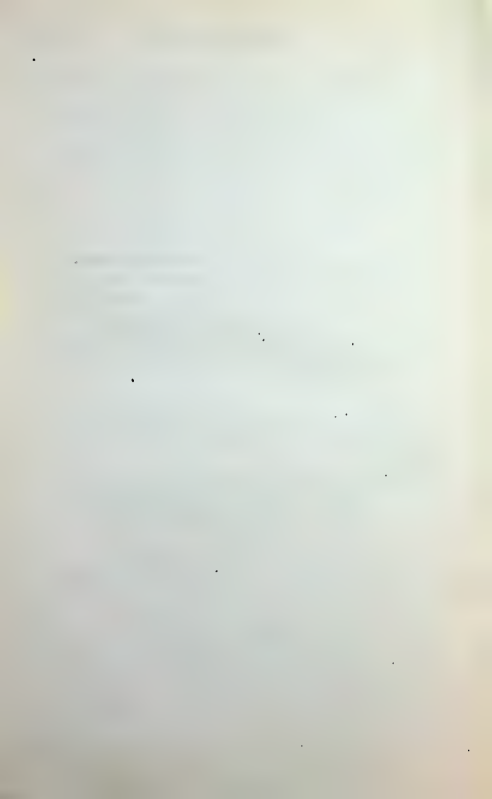
इतश्च न निरःङ्कुशं मुक्तानामैश्वर्य्यं यस्माद्भोग्यसाम्यमेपामः नादिसिद्धेनेश्वरेण भूयते । ब्रह्मिवदाप्तोति परं इत्युपक्रम्य सोन ऽद्युते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चित्तेन किमनेन प्रहेणोक्तम्। पारमेद्वराधीनमेवैषामैश्वर्ण्यं न स्वातन्त्र्यमिति ॥ २१ ॥

नन्वेवं सित सातिशयत्वात् पक्षे पुनरावृत्तिर्विकारप्रस्थे हि तदाश्चितस्यैश्वर्थस्य प्रस्यः स्यादतो ऽनावृत्तिर्विभागपक्षो ऽव-करुपते। ननु वचनादनावृत्तिः स्यात्। न शक्यते वचनशतेनापि वस्तुतत्त्वमन्यथाकर्तुं मनसैतान्कर्मान् ब्रह्म गमयतीति च प्राप्ति-परा न भेदप्रतिपादनपरा इति मत्त्वाह् भगवान् वादरायणः—

### अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ॥ २२ ॥

ये नाम के चिद्विरादिमार्गेण कार्यत्रहालोकं हिरण्यगर्भ प्रासास्तदुपासका ये च ये च साक्षात्परमात्मानं प्राप्तुं स्थितास्तदाराधनतत्पराः तेषां सर्वेपामनावृक्तिः। कथमवगम्यते। शः
स्तदाराधनतत्पराः तेषां सर्वेपामनावृक्तिः। कथमवगम्यते। शः
स्तात्। यतयोध्वमायक्षमृतत्वमाति तेपामपुनरावृक्तिः, पतेन
प्रतिपद्यमान इसं मानवमावर्ते नावर्तत इति ते इमं तद्रहालोकः
प्राप्तिपद्यमान इसं मानवमावर्ते नावर्तत इति ते इमं तद्रहालोकः
प्राप्तिपद्यमान इसं मानवमावर्ते नावर्तत इति ते इमं तद्रहालोकः
प्राप्तिपद्यमान इसं लोकाः सर्वे वेदा देवाः सिन्निविष्टाः। तथाहि मन्त्रवर्णे पञ्चारे चक्रे परिवर्तमान तस्मिन् स्थिता भुवनानि
विक्ष्वेति तदन्तरात्मानं प्रथमं प्राप्य ततः परमात्मानं प्रतिपद्य तेनैकीभूतास्तिस्मन् ब्रह्मणि मोदन्त इति ॥ २२॥

इति श्रीभगवद्भास्कराचार्यप्रणीते शारीरकमीमांसाभाष्ये चतुर्थाच्यायस्य चतुर्थः पादो ऽध्यायश्च समाप्तः॥ समाप्तश्चायं प्रन्थः॥



॥ श्रीः ॥ ॐ नमः परमात्मने ।

### श्रीभास्कराचार्यविरचितस्य

# शारीरकमीमांसा भाष्यस्य

## भूमिका ।

श्रीशङ्कराचार्यरामानुजाचार्यमध्याचार्यप्रणीतशारी-रकमीमांसाभाष्येभ्यः प्राचीनं तद्भाष्यमन्त्रिष्यता मया श्री६मद्गुरुभिः पठ्यमानमिदं पद्यं भारकराचार्यकृत-भाष्यस्य महती प्रशंसा च श्रुता

"सूत्राभिप्रायसंवृत्त्या स्वाभिप्रायप्रकाशनात । व्याख्यातं यैरिदं शास्त्रं व्याख्येयं तिनवृत्त्ये ॥"इति तदनन्तरं भारकराचार्यकृतस्य ब्रह्मभीमांसासूत्राणां व्याख्यानस्यान्वेषणे कृते बहुकालानन्तरमेकया वृद्धया ब्राह्मण्या कतिभिरताम्रपणैर्विकीते स्वकीये पुरतकरतोमे वणिक्तनयहस्तगते तिसमन् पुरतकरतोमे किमिदं किमिदं दर्शयदर्शय इति ब्रुवता मया वङ्गाक्षरिक्षितानि जी-णीनि कतिपयपुस्तकानि कीतानि। तेषु चैकं कितपयप-स्नहीनमतिजर्जरं भारकरभाष्यमुपलन्धम्। अत्र लेखकेन लिपिकाल एवं लिखितः "इति शारीरकमीमांसाभाष्ये भारकराचार्यप्रणीते चतुर्थाध्यायः समाप्तः॥ ०॥ शकान्दाः १५४६॥ श्रीकृष्णः शरणम् ॥ श्रीहरिः शरणम् ॥ ०॥ " पुस्तकिमदं केनचिद्देदान्तिप्रयेणा-नेकैलेंखकैरेकेनैव दिवसेन सत्वरं लेखापितिमिति विभि-न्नाकारदुष्यठप्रत्येकपत्रदर्शनादनुमीयते । परं तु या-थातथ्येन परिशोध्य पठनपाठनादिषु उपयोगं नीतिमिति समालोचनादवगम्यते ।

ततः परं वाराणसीनिवासिश्रीयुक्तवाबूगोविन्ददा-समहाशयमहता यत्नेन सङ्गृहीतं स्वकीयं देवनागरा-क्षरिलिखतं भारकरभाष्यपुरतकं दत्त्वा वाराणसीस्थचौख-म्बासंस्कृतसीरीजनामकपुरतकावल्यां सुद्रितं भवेद्यदीदं भाष्यं तदा समीचीनं भविष्यतीति सम्यक् प्रोत्साहितो-ऽहं मुद्राद्वारा तरप्रकाशने प्रवृत्तः।

मुद्रणसमये च उक्तादशेह्यसमालोचनेन पाठा-पपाठित्रेवेचनं कृत्वा वङ्गाक्षरिलाखितपुरतकपाठं समीचीनं विज्ञाय मूले स्थापितवान् पाठान्तराणि चाधाभागे टि- प्यण्याम् सूत्रपाठेष्विष रामानुजाचार्यादिभाष्यसम्मतान् भारकरभाष्यानुकृलान् पाठान् मूले तत्प्रतिकृलाँश्वाधो भागे टिप्यण्यां सान्निवेश्य मुद्रितवान् । भाष्यित्रशेष-वर्णनं तु भारकराचार्यवर्णनानन्तरं भविष्यतीत्यास्तां तावतः।

अयं भारकराचार्यश्च किस्मन् काले किस्मन् देशे चात्रिर्भूत इति निर्णयस्तु दूरे गतः लोकभारकर—श्री-तभारकर—हारभारकर—भगवन्तभारकर—ज्यौतिषिक-भारकर—भदन्तभारकर—भारकरिश्र—भारकरशास्त्र— भारकरदीक्षित—भहभारकरपण्डित—भारकराचार्य—भहभा-रकरिश्रितिकाण्डमण्डन-लौगाक्षिभारकर-शाण्डिल्यभा-रकर—वरसभारकर—भारकरदेव—भारकरनृसिंह—भारक-रराय—भारकरानन्दनाथ—भारकरसेनादयोऽनेके भारक-रास्तत्तद्ग्रन्थेषूपलभ्यन्ते । भाष्यकृद्भारकराचार्येस्तु स्वकृतभाष्ये न कोऽपि परिचयो दत्तो येन तदेशकाल-भाष्यरचनासमयश्च निर्णीतो भवेत ।

यत्तु माधवाचार्येण स्वोक्तशङ्करविजयग्रन्थे १५ सर्गे ८० दलोकादौ भहभास्करशङ्कराचार्ययोः संवादो-वर्णितस्तत्तु प्रमाणमपेक्षते परं तु भहभास्करो वेदा-न्तविद्यानिपुणः कश्चिदासीदिति तु न्यायमीमांसावेदा- न्तप्रन्थेषु तत्ततत वेदान्तिभास्करनामा अहभास्कर-नाम्ना वा तन्मतोपन्यासादैतिह्येन प्रमाणेन निश्चितं भवति । कदाचिदयमेव भहभास्करो भोजराजेन विद्यापितनाम्नाभिहित इति कथनमपि न साहसास्पदं भविष्यति। तथाहि डाक्तरश्रीभाजदाजीनामकेन वैद्यरा-जेन महाराष्ट्रदेशे नाशिकक्षेत्रसमीपे समुपलक्षे ता-म्रपद्दे लिखितानि कानिचित पद्यानि प्रदर्शन्ते।

"शाण्डिल्यवंशे कविचक्रवर्ती विविक्रमोऽभूत तनयोऽस्य जातः । यो भोजराजेन कृताभिधानो विद्यापतिभीस्करमहनामा ॥ तस्माद गोविन्दसर्वक्षो जातो गोविन्दसिक्षभः । प्रभाकरः सुतस्तस्मात प्रभाकर इवापरः(१) ॥ तस्मान्मनोरथो जातः सतां पूर्णमनोरथः । श्रीमान् महेश्वराचार्यस्ततोऽजिन कवीश्वरः ॥ तह्सनुः कविवृन्दवन्दितपदः सहेदविद्यालता- कन्दः कंसरिपुप्रसादितपदः सर्वक्षविद्यासदः ।

<sup>(</sup>१) प्रभाकरः स्यः पक्षे प्रभाकरो मीमांसकाचार्यः ।

यान्छण्येः सह कोऽपि नो विवादिनुं दक्षो विवादी किचित् श्रीमान् थारकरकोविदः समभवत् सरकीर्तिपुण्यान्वितः ॥ लक्ष्मीधराख्योऽखिलस्रिमुख्यो वेदार्थवित्तार्किकचकवर्त्ता(१) । कतुकियाकाण्डाविचारसारो विशारदो भारकरनन्दनोऽभूत् ॥

सर्वशास्त्रार्थद्क्षोऽयमिति मस्त्रा पुरादतः । जैत्रपालेन यो नीतः कृतस्य विबुधाग्रणीः ॥

तस्मात सुतः सिंघणचक्रवर्ती दैवज्ञवयोंऽजिन चक्नदेवः । श्रीभारकाराचार्यनिबद्धशास्त्रविस्तारहेतोः कुरुते मठं यः॥ भारकररचितग्रन्थाः सिन्दान्तिशरोमणिप्रमुखाः। तद्वंश्यकृतास्त्रान्ये व्याख्येया मन्मठे नियतम्॥" इति

एतेन कविचकवर्त्तिनिस्त्रविक्रमस्य पुरत्रो विद्याप-तिर्भास्करभटः सिद्धान्तिशिरोमणिकर्त्तुर्भास्कराचार्यस्य पूर्वपुरुषेषु षष्ठः समभवदिति निष्यक्षम् ।

श्रीभास्कराचार्येण सिद्धान्तशिरोमणी गोलाध्यायो-पान्ते उक्तम ।

<sup>(</sup>१) प्तेनायमपि मीमांसकस्तार्किकश्चाभूवित्यवगम्यते ।

" आसीत सद्यकुलाचलाश्रितपुरे त्रैविचविद्यजने नानासजनधामि विजडिबडे शाण्डिल्यगोत्रो हिजः। **श्रीतस्मार्तविचारसारचतुरो** नि:शेषविद्यानिधिः साध्नामवधिर्महेश्वरकृती दैवज्ञचूडामणिः ॥ ६१ ॥ तजस्तचरणारविन्दयुगल-प्राप्तप्रसादः सुधी-र्मुग्धोद्घोधकरं विदग्धगणक-प्रीतिप्रदं प्रस्फुटम् । एतद्यक्तसदुक्तियु किवहुलं हेलावगम्यं विदां सिद्धान्तप्रथनं कुबुद्धिमथनं चके कविभीस्करः ॥ ६२ ॥ " " रसगुणपूर्णमही १०३६ सम-शकनृपसमयेऽभवन्ममोत्पत्तिः। रसगुण ३६ वर्षेण मया सिद्धान्तशिरोमणी रचितः ॥ ५८ ॥ पतन निष्पन्नं भवित् सिद्धान्तिशिमाणिकर्तुभीस्कराचा-र्थस्य १०३६ शाकवर्षे जन्माथ च ९१८ शाकवर्षमारम्य ९७३ शाक्वर्षपर्यन्तं भोजराजो राजसिंहासनेऽधिष्ठित आसीदिति(१) तस्मिन्नेव समये शारीरकमीमांसाभाष्य-कारो महभारकरोऽप्यासीदिति प्रतिभाति। एतत्कालिकी-मेव भहभारकरस्य स्थितिं ९०६ शकाब्दे वर्तमानस्य न्यायाचार्योदयनस्य न्यायकुसुमाञ्जलो ३३२ पृष्ठे ५ पञ्जो " ब्रह्मपरिणतेरिति भास्कर्रगोते युज्यते "(२) इत्युक्तिः तथैव १४ पञ्जो "भास्करस्विदण्डिमतभा-ष्यकार "(३) इति वर्द्धमानोपाष्यायस्य न्यायकु-

<sup>(</sup>१) राजतरङ्गिणीभोजप्रवन्धादिग्रन्थान् समालोचयद्भः "पञ्चाचत् पञ्च वर्षाणि सप्त मासा दिनत्रयम् । मोजराजेन भोक्तव्यं सगीहं दक्षिणापथिमि"त्युद्धृतवद्भिः महामहोपाध्यायश्रीमिहेशचन्द्रन्यायरक्तसी. आई. ई.महाशयेः स्वकृतकाव्यप्रकाशटीका-भूमिकायां १७ पृ. ९३२-९८७ शाकवर्षेषु भोजराजः राजसिंद्दासने स्थित इति निष्पादितम् । तथैव महामहोपाध्यायश्रीदुर्गाप्रसादेन प्राचीनलेखमालायामङ्कितं भोजराजीयं १०७८ विक्रमाब्दीयं (९४३ शाकाव्यीयं) दानपत्रं प्रमाणयता झलकोकरोपनाम्ना महश्री- सामाचार्येणापि स्वकृतकाव्यप्रकाशटीकाशूमिकायां ५ पृ. २० प. ९१८-९७३ शाकवर्षेषु भोजराजस्य राज्यकालः प्रतिपादित इति ।

<sup>(</sup>२) ब्रह्मपरिणामनिक्रपणमस्मिन् मुद्रितमाध्ये १०४। १०५ पृष्ठे द्रष्टव्यम् ।

<sup>(</sup>३) इवं मुद्रितभाष्यं त्रिवण्डिवेवान्त्यनुक्लमेव त्रिवण्डप्रशंसा चास्मिन् मुद्रिते भाष्ये २०८ ए० ४। २३ पं० निकापिता। तथा च १०१२ शकाष्वे वर्तमानाव् रामानुजाचार्यात् पूर्वे वर्तमानाः टक्क्न-द्रमिण-

सुमाञ्जलिप्रकाशे ६पि भहमास्करमतोपन्यासपुरःसरोकिर्द्रदयति । तथाहि लक्षणावल्यामुदयनाचार्योक्तिः ।
"तकीम्बराङ्क ९०६ प्रमितेष्वतीतेषु शकान्ततः ।
वर्षेषूदयनश्वके सुबोधां लक्षणावलीम् ॥ "इति
भहमास्कराचार्यो विद्याभ्यासादिना पाण्डित्यसम्पादनानन्तरं भाष्यं प्रणीतवान् तदनन्तरं च वृद्धावस्थाया
विख्यातकीर्तिरभूदिति सम्भाव्यते ततश्च भोजराजेन विद्यापतिनाम्नाभिहितः । उक्तयुक्त्या उदयनाचार्यसमानकालावस्थायित्वाद "भास्करगोत्रे युज्यत" इत्युपालम्भो६पि सम्भवतीति ।

अन्येषु आस्करेषु केचिन्नामतः केचिदुपनामतः केचिच समयतः शारीरकथाष्यकर्तुर्भास्करभद्यादिन्ना एव सिद्धास्तथाहि

लोकमास्कर-म्रीतभास्कर-हिरमास्कर-भगवन्त-भास्कर-अयौतिषिकभास्कर-भदन्तभास्कर-भास्करिम-श्र-भास्कर्शास्त्र-भास्करदीक्षितास्तु नामोपनामभ्यां भिन्नाः । लौगाक्षिभास्कर-वत्सभास्करौ तु गोत्रतो भिन्नौ । भास्करदेव-भास्करनृसिंह-भास्करराय-भा-स्करानन्दनाथ-भास्करसेनाश्च नामतः समयतश्च भिन्नाः।

गुहर्ष-भाराचि-यामुनाचार्यादयोऽपि त्रिव्णिवेदान्तिन एव पक-

त्रिकाण्डमण्डनभद्दभास्करिमश्रा अपि कृष्णय-जुर्वेदीयां तैत्तिरीयसंहितां तैत्तिरीयं व्राह्मणमापस्तम्ब-सूत्रं तैत्तिरीयप्रातिशाख्यमापस्तम्बसूत्रध्वनितार्थकारिकां च प्रणीतवन्तः एतेषामितिवृत्तिनरूपणे आनन्दाश्रम-संस्कृतसीरीजमुद्रिते तन्ताष्यसहितरुद्राध्याये भूमिकायां "तथापि भद्दभास्करोऽयं माधवाचार्यात्र प्राचीन इति तु निश्चितमेवेति" इत्येव लेखो दृश्यते स तु प्रमाणा-नृह्णेखादिद्रद्विश्चिन्त्य इति ।

अयं शारीरकसूत्रभारकरो भटभारकराचार्यस्तु भे-दाभेदवादी(१) मुख्यतया शङ्कराचार्यमतखण्डनाय भाष्यं प्रणीतवान् यत आदावेव ।

> "सूत्राभिप्रायसंवृत्या स्वाभिप्रायप्रकाशनात् । न्याख्यातं यैरिदं शास्त्रं न्याख्येयं तन्निवृत्तये ॥"

इति शङ्कराचार्याक्षेपपरं पद्यमुक्तवान् । अपि च ८ ५ पृष्ठे "तथा च वाक्यं परिणामस्तु स्याद् दध्यादिवदिति

<sup>(</sup>१) अष्टोजिवीक्षितेन वेदान्ततत्त्वविवेकटीकाविवरणे "महमा-रकरस्तु अदाअद्वेदान्तिसद्धान्तवादी"त्युक्तम् । अत्र आष्येऽपि १०३ पृ. "नजु अदाअदी कथं परस्परविरुद्धौ सम्भवेतां ? नैष दोष" इत्युक्तम् । १६४ पृ० "भेदाअद्रुक्तपं ब्रह्मेति समधिगतम् इदानीं भेदरूपमभेदरूपं चोपास्यमुतोपसंहतसमस्तभेदमभिन्नं सङ्कक्षणबी-धरूपमुपास्यमित्ययमंशो विचार्यते ।" इत्यादि ।

विगीतं विच्छिन्नमूळं माहायानिकबौद्धगाथायितं माया-वादं व्याक्णयन्तो लाकान् व्यामोहयन्ति' इति । १२४ पृ. ''ये तु बौद्धमतावलाभ्विनो मायावादिनस्ते-ऽप्यनेन स्यायेन सूत्रकारेणैव निरस्ता वेदितव्याः।''

भाष्यं चेदं त्रिदण्डिवेदान्त्यनुकूलं त्रिदण्डपद्यांसा चात्र २०८ पृ. "रमृती च मननादी त्रिदण्डयज्ञोपवी-तादि।नियमादुत्तमाश्रमः स्वरूपतो धर्मतश्च निर्ज्ञात इति नातिप्रसङ्गः । " "रमृतिभाष्यकारैरुदाहृतत्वात त्रि-दण्डपक्षेऽप्युपपन्नत्वात । " इत्यादि । १२८ पृ. "इ-दानीं पञ्चरात्रासिद्धान्तः परीक्ष्यते न चेयमनुपपन्ना चित्रा श्रुतिर्विरोधाभावात । कथम् वासुदेव एवोपादान-कारणं जगतो निमित्तकारणं चेति ते मन्यन्ते । क्रिया-योगश्च तत्प्राप्त्युपायस्तवोपदित्रयते अधिगमनोपादाने-ज्यास्वाध्याययोगैभगवन्तं वासुदेवमाराध्य तमेव प्रतिप-द्यन्त इति । तदेतत् सर्व श्रुतिप्रसिद्धमेव तस्मान्नात्र निराकरणीयं पद्यामः । " इत्यादि

इत्थं मया यावता श्रमेण परिशुद्धिसम्भवस्तावान् परिश्रमः कृतोऽत शास्त्ररिकानामन्ये ऽपि समादर सकलो निजपरिश्रमः सफलो विभावयिष्यते । अत्र दु-रूहत्वाद्धान्तेः पुरुषधर्मत्वात् वृद्धत्वादि।न्द्रयदौर्बन्यात् ७७ पृ. १२ पं "यथा कुम्भकारो मत्रजातं निर्मिमा-णः(१)" ८५ पृ. २७ पं. "मासायीनक"(२) १०९ पृ. १२ पं. "लक्षणमिप(१) पादेन कृतम्(३)" एवंजातीयकानि बहुनि स्वालितानि वर्तन्ते तानि द्वितीयसंस्करणे परिशुद्धानि भविष्यन्तीति गुणैकपक्षपा-तिनो विदुषो भूयोभूय एव प्रार्थय इति शिवम् ।

गवर्नमेंटसंस्कृतकालेज-पुस्तकालये वाराणस्याम १९।१।१९१४ ई०

विन्ध्येश्वरीप्रसादहिवेदी

<sup>(</sup>१) "कुम्भकारोऽमञ्जात"मिति शुद्धः पाठः पात्रामत्रे च भाजनमिति कोशात्।

<sup>(</sup>२) माहायानिक इति ग्रुद्धः पाठः।

<sup>(</sup>३) लक्षणमक्षपादेन कृतमिति गुद्धः पाठः।

